
        
            
                
            
        

    


HỌC VI NHÂN SƯ, HÀNH VI THẾ PHẠM  

Những bài khai thị buổi sáng của Hòa thượng Tịnh Không  

Chuyển ngữ theo bản in của Vân Lâm Tịnh Tông Học Hội, tháng 9-

2003 



  

---o0o--- 

 Nguồn  

 http://www.thuvienhoasen.org 

 Chuyển sang ebook 26-5-2009 

 Người thực hiện : Nam Thiên – namthien@gmail.com 

 Link Audio Tại Website http: //www.phatphaponline.org 

  

 Mục Lục 

 Tập I 

A. Khai thị về phương pháp tu trì    (Buổi sáng 02-01-95) 

1.Tu phước và tu huệ.  

2.Sự quan trọng của định - huệ  (Buổi sáng 03-01-95) 

3.Tổng cương lãnh của việc tu hành   (Buổi sáng 25-01-95) 

4.Công phu niệm Phật      (Buổi sáng 26-01-95) 

5.Xung đột (Buổi sáng 26-01-95) 

6.Tâm Phật (Buổi sáng 26-01-95) 

7.Chấp tướng (Buổi sáng 29-01-95) 

8.Nhẫn nhường (Buổi sáng 30-01-95) 

9.Giải hành tương ứng  (Buổi sáng 30-01-95) 

10.Phương pháp niệm Phật (Buổi sáng 30-01-95) 

11.Nguyên tắc tu hành  (Buổi sáng 01-02-95) 

12.Phát bồ đề tâm, một hướng chuyên niệm (Buổi sáng 02-02-95) 

13.Làm thế nào mới được vãng sanh  (Buổi sáng 03-02-95) 

14.Sám hối  (Buổi sáng 04-02-95) 

15.Ba giai đoạn của sự tu hành  (Buổi sáng 05-02-95) 

16.Bồ Tát hạnh (Buổi sáng 07-02-95) 

17.Tu thanh phước  (Buổi sáng 08-02-95) 

18.Mục tiêu của sự tu hành  (Buổi sáng 09-02-95) 

19.Ly tướng tu phước   (Buổi sáng 09-02-95) 

20.Phước báo và trí huệ   (Buổi sáng 11-02-95) 

21.Tùy hỷ   (Buổi sáng 12-02-95) 

22.Khóa tụng sáng tối  (Buổi sáng 12-02-95) 

23.Tâm thanh tịnh   (Buổi sáng14-02-95) 

24.Học  (Buổi sáng 14-02-95) 

25.Lục Hòa kính      (Buổi sáng 16-02-95) 

26.Phước huệ nhân quả    (Buổi sáng 16-02-95) 

27.Thật thà    (Buổi sáng 08-05-95) 

28.Thừa nguyện tái lai      (Buổi sáng10-05-95) 

29.Sửa lỗi  (Buổi sáng12-05-95) 

30.Tâm thanh tịnh   (Buổi sáng 13-05-95) 

31.Chuyển biến phước đức thành công đức  (Buổi sáng 14-05-95) 

B.Luận sự sanh tử trọng đại 

1.Liễu sanh tử   (Buổi sáng 27-01-95) 

C. Khuyến khích thành kính nhân sanh 

1.Thành kính (Buổi sáng 04-02-95) 

D. Khuyên tin sâu nhân quả 

1.Nhân quả   (Buổi sáng 26-01-95) 

2.Bố thí pháp   (Buổi sáng 15-02-95) 

E. Hiểu rõ giáo dục Phật đà 

1.Hiểu lý   (Buổi sáng 29-01-95) 

2.Bản chất của Phật giáo (Buổi sáng 10-02-95) 

3.Giới định huệ  (Buổi sáng 09-05-95) 

F. Ðiển tích phải đọc 

1.Ngũ kinh nhất luận   (Buổi sáng14-05-95) 

G. Trả lời nghi vấn học Phật 

1.Mục đích của việc xuất gia (Buổi sáng 04-01-95) 

2.Năm trăm năm sau   (Buổi sáng 26-01-95) 

3.Công việc của người xuất gia   (Buổi sáng 29-01-95) 

4.Chánh tri chánh kiến   (Buổi sáng 06-02-95) 

5.Hoằng pháp  (Buổi sáng 09-02-95) 

6.Ðời sống của người xuất gia  (Buổi sáng11-02-95) 

7.Vãng sanh  (Buổi sáng 11-02-95) 

8.Ma chướng   (Buổi sáng 09-05-95) 

9.Chánh tri chánh kiến   (Buổi sáng 09-05-95) 

 Tập II 

A.  Khai thị về phương pháp tu trì 

1.Ðến cũng không không, đi cũng không không   (Buổi sáng 21-11-98) 

2.Phương pháp khai ngộ  (Buổi sáng 24-11-98) 

3.Khỏe mạnh là căn bản của việc tu đạo (Buổi sáng 25-11-98) 

4.Làm thế nào mới được công phu đắc lực   (Buổi sáng 29-11-98) 

5.Làm thế nào hàng [phục] ma (Buổi sáng 30-11-98) 

6.Làm thế nào để đối xử hòa mục với tất cả chúng sanh    (Buổi sáng 01-

12-98) 

7.Nói chuyện với đồng tu tại Niệm Phật Ðường    (Buổi sáng 06-12-98) 

8.Học Phật tức là học làm người   (Buổi sáng 07-12-98) 

9.Cầu cảm ứng  (Buổi sáng 08-12-98) 

10.Làm đệ tử Di Ðà  (Buổi sáng 09-12-98) 

11.Mở rộng tâm lượng, bao dung kẻ khác    (Buổi sáng 14-12-98) 

12.Người làm công tác giáo dục xã hội          tình nguyện (Buổi sáng 15-

12-98) 

13.Căn nguyên của bịnh tật    (Buổi sáng 19-12-98) 

14.Phương pháp tu hành   (Buổi sáng 21-12-98) 

15.Làm thế nào để tiêu tai miễn nạn    (Buổi sáng23-12-98) 

16.Lý của việc niệm Phật thành Phật  (Buổi sáng 24-12-98) 

17.Nhìn thấu, Buông xuống  (Buổi sáng25-12-98) 

18.Làm thế nào để giữ gìn công phu    (Buổi sáng26-12-98) 

19.Khống chế và chiếm lấy   (Buổi sáng 30-12-98) 

B. Luận sự tử sanh trọng đại 

1.Tử sanh đại sự   (Buổi sáng 20-12-98) 

2.Kể chuyện vãng sanh   (Buổi sáng 22-12-98) 

C. Khuyên tin sâu nhân quả 

1.Chư Phật, Bồ Tát giúp đỡ chúng sanh đang bị khổ nạn như thế nào. 

(Buổi sáng 14-11-98) 

2.Nói về nhân quả và chuyển cảnh giới  (Buổi sáng 16-11-98) 

D.  Hiểu rõ giáo dục Phật Ðà 

1.Mục đích của giáo dục Phật Ðà  (Buổi sáng 17-11-98) 

2.Tam Quy Y (Buổi sáng 23-11-98) 

3.Giáo - Lý - Hạnh - Quả   (Buổi sáng 28-11-98) 

4.Sứ mạng của Giáo dục Phật đà trong thế kỷ hai mươi mốt 

5.Cảm tưởng sau khi thăm viếng Hồi Giáo (Buổi sáng 16-12-98) 

E. Truyền bảo thiện tín tại gia 

1.Làm thế nào để hướng dẫn quyến thuộc học Phật       (Buổi sáng 15-11-

98) 

2.Nói chuyện với Tịnh Tông Học Hội Mỹ Quốc    (Buổi sáng 05-12-98) 

F. Ðiển tịch phải đọc 

1.Nói về ‘Hoa Nghiêm Giản Sử’ và điển tịch Tịnh Tông          (Buổi sáng 

02-12-98) 

G. Trả lời nghi vấn học Phật 

1.Làm thế nào để giải quyết vấn đề xã hội trước mắt.    (Buổi sáng 12-12-

98) 

Phụ lục 

  

---o0o--- 



 Tập I 

Ðây là những bài khai thị buổi sáng của hòa thượng Tịnh Không cho 

đồng tu tại Hoa Tạng Ðồ Thư Quán, chưa được hòa thượng giám 

định.  Ðây chỉ là những bài ghi chép tóm tắt của đệ tử Ngộ Hữu, 

chỉnh lý cho gọn rồi viết thành bài nháp này để cúng dường độc giả. 



---o0o--- 

A. Khai thị về phương pháp tu trì    (Buổi sáng 02-01-95) 

1.Tu phước và tu huệ. 

Phước và Huệ là hai mục tiêu lớn trong việc tu học Phật pháp.  Lúc 

chúng  ta  làm  lễ  truyền thọ Tam  Quy  Y,  trong  lời  thệ  nguyện  có  câu 

‘Quy  y  Phật, Nhị  Túc  Tôn’, ‘nhị’  ở  đây  là  phước  và  huệ,  ‘túc’  là  đầy 

đủ, viên mãn.  Do đó có thể biết thành Phật là tu học phước và huệ 

viên mãn, được thế gian và xuất thế gian tôn kính. 

Người  trong  thế  gian  xưa  nay,  trong  nước  và  ngoài  nước  chẳng  ai 

không  cầu  phước  huệ,  thiệt  ra  chúng  sanh  vốn  sẵn  có  phước  huệ, 

trong tự tánh vốn sẵn đầy đủ, hơn nữa còn viên mãn rốt ráo.  Tại sao 

hiện  nay  phước  huệ  của  chúng  sanh  chẳng  còn  nữa?   Phật  nói 

chúng  ta  có  hai  thứ  chướng  ngại  cản  trở,  đó  là  Phiền Não  Chướng 

và  Sở  Tri  Chướng.   Phiền  Não  chướng  ngại  phước  đức,  Sở  Tri 

chướng  ngại  trí  huệ.   Người  có  Phiền  Não  Chướng  thì  phước  đức 

chẳng  có;  người  có  Sở  Tri  Chướng  thì  trí  huệ  chẳng  còn  nữa;  cho 

nên chỉ cần dẹp bỏ hai chướng này thì phước huệ liền hiện tiền. 

Làm thế nào để tiêu trừ hai chướng ngại này?  Việc này phải nhờ tu 

đức.  Phước huệ  vốn là tánh đức, nếu chẳng có tu đức, phước huệ 

trong tự  tánh chẳng thể hiển lộ, thế nên phải tu hành.  Làm thế nào 

để tu?  Trong kinh Quán Vô Lượng Thọ Phật, đức Phật dạy trước hết 

phải tu Tam phước.  Nếu chúng ta chân chánh có thể tin tưởng, chân 

chánh có thể hiểu đạo lý này, chịu phát tâm tu học thì tri kiến này là 

trí huệ chân thật; ai thực sự chịu làm thì người đó có phước. 

Mọi người đều biết ‘Tam phước’ nhưng tại sao chẳng làm được?  Vì 

nhận thức chẳng đủ, nhận thức chẳng đủ tức là chẳng có trí huệ. 

Chúng ta nhận thức được một phần thì gắng sức làm một phần. 

Nhận thức được hai phần thì tự nhiên làm được hai phần, người 

hoàn toàn chẳng chịu làm là người chẳng có phước huệ.  Từ điểm 

này có thể biết trên phương diện tu đức thì tu huệ và tu phước là hai 

thứ bổ xung và thành tựu lẫn nhau. 

Trong kinh điển đức Phật thường dạy: ‘Thọ trì, đọc tụng, vì người 

diễn nói’.  Câu này là dạy chúng ta tu hành chân thực.  Ðặc biệt là ‘vì 

người diễn nói’, diễn là biểu diễn, là dạy cho chúng ta làm [ra thành 

tích] cho người ta xem.  ‘Nói’ tức là vì người giảng giải, khuyên người 

học Phật, thế nên ‘diễn’ là thân giáo [lấy bản thân làm gương mẫu 

cho người], ‘nói’ là ngôn giáo. 

---o0o--- 

2.Sự quan trọng của định - huệ  (Buổi sáng 03-01-95) 

Mấu  chốt  của  sự  học Phật  ở  tại  ‘định’  –  ‘huệ’.   Kinh Kim  Cang dạy: 

‘Chẳng chấp vào tướng, như như chẳng động’ (Bất thủ ư tướng, như 

như  bất  động).   Ðịnh tức  là  như  như  chẳng  động,  huệ tức  là  chẳng 

chấp vào tướng.  Trong kinh Kim Cang đức Phật dạy Tu Bồ Ðề quan 

trọng nhất là hai câu này.  Chúng ta cũng có thể dùng hai câu này để 

phản  tỉnh,  kiểm  điểm  mình  có  trí  huệ  hay  chăng,  mình  có  công  phu 

hay chăng. 

Nguyên  nhân  học  Phật  chẳng  thể  thành  tựu  là  vì  chẳng  có  định, 

chẳng  có  huệ.   Nói  một  cách  khác  tức  là  mê  hoặc  điên  đảo,  trong 

kinh  thường  gọi  là  ‘người  đáng  thương  xót’.   Vì  lúc  khởi  tâm  động 

niệm  có  phân  biệt,  chấp  trước,  vọng  tưởng,  lúc  đối  xử  với  người 

khác vẫn còn tham, sân, si, mạn, vẫn còn đố kỵ, tạo ra nghiệp nhân 

của ba ác đạo.  Bất luận là tham thiền, học kinh giáo, hay niệm Phật, 

có những hành vi này thì chẳng có cách chi để thoát ly luân hồi, đích 

thực  là  phải  ghi  nhớ  lời  dạy  của  Huệ  Năng  đại  sư:  ‘Người  tu  đạo 

chân  chánh  chẳng  nhìn  lỗi  người  khác’,  phải  thấy  lỗi  của  mình  chứ 

chẳng thấy lỗi của người thế gian, đây là hai câu quý báu đại sư Huệ 

Năng  dạy  cho  người  đời  sau.   Nếu  chẳng  dụng  công  nơi  việc  này, 

đời này cũng sẽ giống như những đời trước, nhất định cũng sẽ luống 

qua.  Tại sao lại luống qua?  Vì nhịn chẳng  được.  Nếu chẳng nhẫn 

nhịn thì làm sao có định?  Lục Ba La Mật cũng giống như đi lên sáu 

tầng  lầu,  nếu  không  lên  tầng  thứ  ba  thì  chẳng  có  cách  chi  lên  đến 

tầng thứ tư, chỉ có bố thí, trì giới, chẳng có nhẫn nhục thì làm sao tu 

hành  thành  công  được?   Cho  nên  thứ  tự  tu  học  Lục  Ðộ  là  có  nhẫn 

nhục,  tinh  tấn,  mới  được  thiền  định,  có  được  định  và  huệ  thì  mới 

thành tựu.  Người có định và huệ thì tâm lượng sẽ lớn, và sẽ tương 

ứng với tự tánh. 

Niệm Phật vãng sanh cũng vậy, chẳng đạt đến tầng thứ sáu thì niệm 

Phật chẳng thể vãng sanh.  Ðiều kiện thấp nhất của niệm Phật vãng 

sanh là công phu thành phiến (thành khối), nếu chẳng có định - huệ 

thì  công  phu  làm  sao  thành  phiến  được.   Thành  phiến  nghĩa  là  thế 

nào?  Lục Tổ nói rất hay: ‘chẳng thấy lỗi của người thế gian’, đây tức 

là hình dáng của công phu thành phiến.  Vẫn còn thấy lỗi thế gian thì 

nhất định công phu chẳng thành phiến, tại vì trong tâm của bạn vẫn 

có phân biệt, chấp trước, vẫn còn chướng ngại. 

Trong Niệm Phật đường vị sư chủ trì thường nói: ‘Buông xuống thân 

tâm thế giới’.  Nếu bạn buông không nổi thì tâm sẽ chẳng thanh tịnh. 

Nhìn  từ  thế  gian  pháp,  nếu  mọi  người  đều  có  thể  thấy  lỗi  lầm  của 

mình, chẳng thấy lỗi người khác, mọi người trong thế gian sẽ có thể 

chung  sống  hòa  bình,  làm  sao  thế  giới  còn  đấu  tranh  nữa!   Xã  hội 

nhất định sẽ tường hòa, thế giới nhất định sẽ đại đồng! 

Những gì trong kinh nói đến chẳng phải niệm qua một lần là có công 

đức  đâu,  quan  trọng  là  phải  làm  được  những  điều  ấy,  chỉ  đọc  mà 

chẳng làm thì không có ích gì cả.  Lục Tổ dạy rất hay: ‘Việc lớn sanh 

tử, phước chẳng thể cứu, phải có định - huệ mới có thể cứu; giải ngộ 

chẳng thể cứu, phải chứng ngộ mới cứu được’.  Lúc còn tại thế thầy 

Lý  thường  dạy:  ‘Người  tu  hành  phải  cải  tâm’  (cải  tâm  nghĩa  là  cải 

thiện tâm niệm).  Cải thiện tâm rồi, hành vi tự nhiên sẽ thiện.  Nếu chỉ 

sửa  đổi  trên  hành  vi,  chẳng  sửa  đổi  trong  tâm  thì  chỉ  là  làm  giả  bộ 

bên  ngoài,  trong  tâm  vẫn  còn  vọng  tưởng,  chấp  trước,  cũng  vẫn  y 

như cũ, chẳng có ích chi, quan trọng là phải sửa đổi trong tâm. 

---o0o--- 

3.Tổng cương lãnh của việc tu hành   (Buổi sáng 25-01-95) 

Tổng  cương lãnh của việc  tu  hành  chẳng  qua  chỉ  là  phá bỏ  hai  thứ 

chấp trước và đoạn phiền não mà thôi.  Người Tiểu Thừa thì vì phá 

ngã chấp mà phá ngã chấp nên phương pháp của họ còn vụng về. 

Dùng  công  phu  thiền  định  thâm  sâu  để  đè  nén  phiền  não,  chấp 

trước, để cho nó chẳng hiện hành.  Sau khi chứng được Sơ quả thì 

phải tới lui trong cõi Trời và cõi Người bảy lần nữa mới đoạn hết Kiến 

Tư Hoặc, xuất ly tam giới. 

Phương pháp của Ðại Thừa vô cùng khéo léo, dạy cho chúng ta phát 

Bồ  Ðề  Tâm,  chuyển  phiền  não  thành  Bồ  Ðề,  là  dùng  phương  pháp 

chuyển  biến.   Thiệt  ra  phiền  não  chẳng  thể  đoạn  được,  tại  vì  phiền 

não là chỗ khởi dụng của tự tánh, nếu đoạn hết phiền não thì đương 

nhiên tự tánh cũng bị đoạn mất luôn.  Cho nên chỗ khởi dụng của tự 

tánh khi giác ngộ thì gọi là Bồ Ðề, khi mê thì gọi là phiền não, phiền 

não và Bồ Ðề là một sự việc, chỉ khác nhau ở chỗ mê hay ngộ.  Thế 

nên phương pháp tu hành của Ðại Thừa là chuyển mê thành ngộ; có 

thể  chuyển  mê  thành  ngộ  tức  là  có  thể  chuyển  phiền  não thành Bồ 

Ðề,  chuyển  sanh  tử  thành  Niết  Bàn.   Ðại  Thừa  dùng  phương  pháp 

chuyển biến là tuyệt đối chính xác, đối với lý và sự đều tương ứng. 

Chỗ này cũng nói rõ người Ðại Thừa cao minh hơn Tiểu Thừa, người 

Tiểu  Thừa  chẳng  có  trí  huệ  nên  phải  dùng  cách  đè  nén;  người  Ðại 

Thừa có trí huệ nên chuyển biến trở lại. 

Gương mẫu tu học của Ðại Thừa là năm mươi ba lần tham vấn trong 

kinh  Hoa  Nghiêm.   Năm  mươi  ba  lần  tham  vấn  này  gồm  có  mọi 

người  trong  các  ngành  nghề,  nam  nữ  già  trẻ,  thế  gian  và  xuất  thế 

gian, hết thảy đều tu Bồ Tát hạnh, vả lại còn là Bồ Tát cao cấp -- Phổ 

Hiền hạnh.  Thế thì chúng ta rốt cuộc có học được hay chưa?  Trong 

sanh hoạt mỗi ngày từ sáng đến tối có phải chúng ta đang tu Bồ Tát 

hạnh  hay  không?   Có  tu  hạnh  Phổ  Hiền không?   Nếu  có  thì  mới  hy 

vọng thành Phật, nếu không thì vẫn phải chịu sanh tử luân hồi. 

Phải tu học như thế nào?  Dùng những điểm chính yếu để nói thì là 

làm  thế  nào  áp  dụng  Lục  Ðộ  vào  trong  đời  sống  hằng  ngày.   Làm 

được  Lục  Ðộ  trong  sanh  hoạt  thì  bạn  sẽ  là  Bồ  Tát,  nếu  làm  được 

mười nguyện trong sanh hoạt thì bạn sẽ là Phổ Hiền Bồ Tát rồi đó. 

Nên biết cội gốc của Ðại Thừa là phát Bồ Ðề tâm, Bồ Ðề tâm là gì? 

Tức là độ hết thảy chúng sanh.  Dùng ngôn ngữ ngày nay thì độ hết 

thảy chúng sanh  nghĩa là dốc toàn tâm, dốc hết sức để giúp đỡ  hết 

thảy chúng sanh phá mê khai ngộ, tâm ấy là tâm Bồ Ðề. 

Làm thế nào để thực hiện?  Lục Ðộ và thập nguyện là phương pháp. 

Phải thực hiện Lục Ðộ và thập nguyện trong đời sống, sự nghiệp, đó 

tức là hành Bồ Tát đạo.  Lục Ðộ tức là Bồ Tát đạo, thập nguyện tức 

là Phổ Hiền Bồ Tát đạo.  Việc hành Phổ Hiền hạnh nói trong kinh Vô 

Lượng Thọ nghĩa là tu thập nguyện vương. 

‘Bố  thí’  nói  theo  ngôn  ngữ  hiện  nay  tức  là  ‘hy  sinh,  cống  hiến’.   Tự 

mình chịu hy sinh, chịu cống hiến cho đại chúng, chịu cống hiến cho 

đoàn thể. 

‘Trì giới’ tức là tuân giữ pháp luật, tuân giữ luật lệ, quy củ. 

‘Nhẫn nhục’ tức là nhẫn nại.  Phải biết nhẫn nại trong công việc, đặc 

biệt là những sự việc liên quan đến người khác; chúng sanh có phiền 

não,  ân  oán,  bất  bình  tích  lũy  từ  vô  lượng  kiếp  đến  nay.   Chúng  ta 

bất  kỳ  lúc  nào  cũng  có  thể  gặp  được  nên  phải  nhẫn  nhịn;  đối  với 

hoàn cảnh tự nhiên cũng phải biết nhẫn nhịn. 

‘Tinh tấn’ tức là cầu tiến bộ.  Không thể nào ‘dậm chân tại chỗ’ hoài, 

lưu  lại  trong  một  phạm  vi,  một  giới  hạn  hoài.   Có  rất  nhiều  đại  đức 

học  Phật,  tu  trì  tuy  rất  tốt,  nhưng  không  thể  hoằng  pháp  lợi  sanh, 

nguyên  nhân  ở  tại  chỗ  nào?   Họ  cứ  ‘dậm  chân  tại  chỗ’,  không  chịu 

tinh tấn.  Vì thời đại bất đồng cho nên ý thức, hình thái, phương thức 

sinh  hoạt  của  chúng  sanh  cũng  không  giống  nhau.   Trong  thời  đại 

nào  có  phương pháp  hoằng pháp  của  thời  đại  đó,  cũng có  phương 

pháp  thực  hiện  Lục  Ðộ,  thập  nguyện  của  thời  đại  đó,  cứ  giữ  chặt 

phương pháp thời xưa là không được.  Sau khi Phật pháp từ Ấn Ðộ 

truyền  sang  Trung  Quốc  thì  liền  thay  đổi  rất  nhiều;  cách  sinh  hoạt 

hằng ngày lúc trước [ở Ấn Ðộ] là đi trì bát (khất thực), ngủ dưới gốc 

cây, mỗi ngày ăn một  bữa mà thôi.  Sau khi truyền đến Trung Quốc 

thì tiếp nhận sự cúng dường của các vị đồng tu tại gia nên chẳng trì 

bát nữa, tất cả hoàn cảnh sinh hoạt đều thay đổi.  Thế nên phải thích 

ứng  với  những  nguyên  tắc  ‘hiện  đại  hoá,  bổn  thổ  hóa,  sanh  hoạt 

hóa’.  Ðây mới là ý nghĩa chân chánh của sự tinh tấn.  Chúng ta phải 

suy nghĩ từ phương diện này – trong sanh hoạt thường ngày làm thế 

nào để cầu Giác, cầu Huệ, tu Lục Ðộ, Thập nguyện.  Khi chư vị xem 

kỹ năm mươi ba lần tham vấn thì sẽ hiểu rõ đạo lý này. 

‘Thiền  định’   tức  là  tự  mình  làm  chủ  được  mình,  có  cách  nhìn  của 

mình, chẳng bị ngoại cảnh lay động, đó là thiền định. 

‘Bát nhã’ tức là đối với hết thảy những điều thiệt - giả, tà - chánh, thị - 

phi, thiện - ác của người, sự, vật đều hiểu rõ ràng, minh bạch, chẳng 

mê hoặc, chẳng điên đảo.  Như vậy chính là trí huệ Bát Nhã. 

Thế nên nếu có thể thực hiện Lục Ðộ, Thập Nguyện trong đời sống 

của mình thì bạn sẽ vui vẻ. Bất luận làm công việc gì thì cũng là tu 

Bồ Tát hạnh, hành Bồ Tát đạo.  Người hành Bồ Tát đạo này sẽ tràn 

đầy pháp  hỷ, đây  tức là chuyển phiền não thành Bồ Ðề, chuyển mê 

hoặc thành giác ngộ. 

Phàm phu thế gian nếu cảm  thấy bị áp lực trong  công việc làm của 

mình thì sẽ khổ chẳng thể nói nổi, luôn luôn than phiền, có tâm trạng 

ấy thì nhất  định phải luân hồi trong lục đạo.  Pháp Bồ Tát Ðại Thừa 

cao  minh,  vừa  chuyển  biến  tâm  niệm  thì  đã  thành  Bồ  Tát.   Họ  biết 

làm việc cần cù là để kết pháp duyên với hết thảy chúng sanh, là để 

thành  tựu  Bố  Thí  Ba  la  mật  cho  mình.   Cho  nên  khi  tâm  niệm  vừa 

chuyển thì khoái lạc vô cùng, hạnh phúc vui vẻ, liền được thoát khổ. 

Nếu  cảm  thấy  chẳng  thể hòa đồng  khi  sinh  hoạt  cùng đại  chúng thì 

đó  là  tự  mình  đang  sanh  phiền  não,  chứ  chẳng  phải  là  đang  học 

Phật.  Học Phật là đem những cành lá tạp nhạp này dung hòa trở lại, 

làm cho nó hóa giải hết.  Những cảnh giới này từ  nội  tâm của mình 

phát sanh nên cũng phải hóa giải từ nội tâm của mình, thế nên Phật 

pháp  được  gọi  là  ‘Nội  Học’.   Phật  pháp  chẳng  phải  mong  cầu  nơi 

người  khác  mà  là  cầu  nơi  mình,  mọi  người  đều  có  thể  hướng  vào 

trong  mà  khai  phát  tự  tánh  của  mình,  cái  đoàn  thể  này  mới  gọi  là 

‘Tăng đoàn’. 

Giới  luật  trong  Phật  pháp  được  dùng  để  yêu  cầu  chính  mình  chứ 

chẳng  phải  yêu  cầu  kẻ  khác,  đây  là  một  cách  rất  cao  minh,  chẳng 

giống  với  pháp  luật  thế  gian  dùng  để  kềm  chế  đại  chúng.   Thế  nên 

phải  học  Lục  Tổ  Huệ  Năng  đại  sư,  phải  ‘thường  nhìn  thấy  lỗi  của 

mình, chẳng thấy lỗi của thế gian’, được vậy thì tâm sẽ chuyển biến 

thực sự, hướng vào trong và quán chiếu. 

Căn  bịnh  lớn  của  chúng  sanh  là  ‘chẳng  thấy  lỗi  của  mình,  chuyên 

thấy lỗi của kẻ khác’.  Chuyên thấy lỗi của kẻ khác thì sẽ tăng trưởng 

phiền não, sẽ chẳng có cách chi để hướng vào trong mà quán chiếu. 

Nếu chúng ta chỉ lo hướng vào trong mà quán chiếu, chẳng đếm xỉa 

đến sự dụ hoặc của ngoại cảnh, ‘chiếu’ như vậy là trí huệ, có thể hoá 

giải hết phiền não, tập khí. 

Chúng  ta  đọc  Lục  Tổ  Ðàn  kinh  sẽ  hiểu  [tại  sao]  những  người  biết 

dụng công giống như Lục Tổ đại sư trong nhà bếp xay gạo, chẻ củi, 

làm  những  việc  nặng  nhọc  mà  khai  ngộ.   Tại  sao  vậy?   Vì  khi  xay 

gạo,  chẻ  củi  họ  có  đầy  đủ  Lục  độ,  Thập  nguyện,  nên  trong  lúc  xay 

gạo,  chẻ  củi  họ  tu  được  hết  Lục  độ,  Thập  nguyện.   Những  người 

chẳng  biết  dụng  công  cho  dù  mỗi  ngày  tĩnh  tọa  tham  thiền  trong 

Thiền đường cũng không thể khai ngộ, phiền não tập khí vẫn còn cả 

đống.  Nếu chúng ta biết tu thì lúc rửa chén, lau bàn, hết thảy Lục độ, 

Thập nguyện đều đầy đủ, được vậy thì làm sao chẳng hoan hỷ chứ? 

Người không biết dụng công sẽ nghĩ rằng những công việc này quá 

cực  nhọc.   Thế  nên  chuyển  cảnh  giới  tức  là  chuyển  tâm  --  chuyển 

biến tâm lý, thay đổi cách suy nghĩ, thay đổi quan niệm.  Sự sai khác 

giữa người biết tu và chẳng biết tu là ở tại chỗ này. 

Pháp sư Ðàm Hư trong phần sau của quyển Niệm Phật Luận kể 

chuyện bà họ Trương ở Thanh Ðảo, chùa Trạm Sơn, bà tu hành như 

thế nào?  Mỗi ngày chủ nhật chùa Trạm Sơn có khóa tu niệm Phật, 

bà vào nhà bếp rửa chén.  Chồng bà làm nghề kéo xe chở khách, 

chẳng ai coi trọng bà, thoạt nhìn bà chỉ rửa chén trong bếp, thực sự 

lúc đó bà đang tu Lục độ, Thập nguyện.  Cho nên bà có thể dự biết 

ngày giờ ra đi, ngồi mà vãng sanh.  Nếu bà chẳng tu tập như vậy thì 

làm sao có thành tựu như thế?  Chỉ có người tu hành mới có thể nhìn 

biết [ai là] người chân chánh tu hành, người thường trong thế gian 

chẳng nhìn thấy.  Người thế gian chỉ thấy bà là một người chẳng biết 

chữ, dốt nát, nghe kinh cũng chẳng hiểu, là một người chuyên giúp 

kẻ khác làm những công việc nặng nhọc.  Họ đâu biết người như bà 

mới đáng gọi là người chân tu, thành tựu của những kẻ nghe kinh, 

tham thiền chẳng sánh bằng bà.  Thế nên phải chân tu, phải hiểu lý, 

phải thực hiện các nguyên tắc, cương lãnh tu hành ngay trong đời 

sống thường ngày. 

---o0o--- 

4.Công phu niệm Phật      (Buổi sáng 26-01-95) 

Có thể vận dụng lý luận của kinh Kim Cang vào trong pháp môn Tịnh 

Ðộ chính là câu ‘phát Bồ Ðề tâm, một hướng chuyên niệm’ trong kinh 

Vô Lượng Thọ.  Cả bộ kinh Kim Cang dạy chúng ta phát Bồ Ðề tâm, 

Bồ Ðề tâm là căn bản, các pháp môn Ðại Thừa đều được xây dựng 

trên cơ sở của Bồ Ðề tâm.  Chỉ cần phát được tâm Bồ Ðề thì bất luận 

tu  học  pháp  môn  nào  cũng  sẽ  thành  tựu,  người  niệm  Phật  cũng  sẽ 

nhất định vãng sanh.  Lý do chính niệm Phật chẳng thể vãng sanh là 

vì  chẳng  phát  Bồ  Ðề  tâm,  cho nên tuy  có  ‘một  hướng  chuyên niệm’ 

cũng  chẳng  thể  vãng  sanh.   Người  xưa  nói:  ‘Một  ngày  niệm  mười 

vạn tiếng Phật hiệu, hét bể cổ họng cũng uổng công’.  Tại sao chẳng 

được?  Tại vì ‘Tâm tịnh thì cõi tịnh’, tâm phải tịnh thì mới vãng sanh 

được. 

Ngẫu  Ích đại sư nói rất hay: ‘Phẩm vị vãng sanh cao hay thấp là do 

công phu niệm Phật sâu hay cạn, chẳng phải là Phật hiệu nhiều hay 

ít’.   Sâu  hay  cạn là  nói  về  cái  gì?  Là  nói  đến  tâm  thanh  tịnh.  Công 

phu  niệm  Phật  có  thể  chia  thành  ba  tầng  –  Lý  Nhất  tâm  bất  loạn  là 

sâu nhất, kế đó là Sự Nhất tâm bất loạn, sau cùng là Công phu thành 

phiến.  Nếu chẳng có công  phu bậc  này,  niệm nhiều  hơn bao nhiêu 

cũng  chẳng  được  vãng  sanh.   Công  phu  thành  phiến  là  như  thế 

nào?  Tức là tâm thanh tịnh,  trong  tâm chẳng  có  xen tạp, chẳng có 

vọng niệm, chỉ chuyên chú trên một câu Phật hiệu, chuyên chú tại  y 

báo, chánh báo trang nghiêm của Tây phương Cực Lạc thế giới. 

Tiêu chuẩn của kinh Kim Cang tức là tiêu chuẩn của Lý Nhất tâm bất 

loạn.  Nhưng Lý Nhất tâm bất loạn cũng có sâu cạn khác nhau.  Kinh 

Kim Cang nói: ‘Hết thảy hiền thánh đều do Vô Vi pháp mà có chỗ sai 

khác’.  Hết thảy hiền thánh là tam hiền, thập thánh, tức là bốn mươi 

mốt vị Pháp Thân đại sĩ nói trong kinh Hoa Nghiêm, họ đều đạt đến 

Lý Nhất tâm.  Tuy cùng đạt đến Lý Nhất tâm bất loạn, công phu vẫn 

còn  sâu  cạn  khác  nhau,  nhưng  đến  khi  cứu  cánh  viên  mãn  thì  đều 

thành Phật. 

Những thứ này đều là nói về ‘Tự phần’ – công phu của tự mình, 

chưa nói đến sự gia trì của A Di Ðà Phật.  Nếu luận về sự gia trì của 

A Di Ðà Phật thì mọi người đều bình đẳng.  Ðây là sự khác biệt giữa 

Cực Lạc thế giới và tha phương thế giới, Cực Lạc thế giới có Phật 

lực gia trì.  Nếu tự mình chịu nỗ lực, công phu của mình đã đắc lực, 

phẩm vị tăng lên, đến Tây phương Cực Lạc thế giới thành Phật sẽ 

nhanh hơn; người vãng sanh mà phẩm vị Tự phần hơi thấp tuy cũng 

được Phật lực gia trì nhưng sẽ viên mãn thành Phật chậm hơn. 

Cũng tức là thời gian đạt đến viên mãn Bồ Ðề có sự nhanh chậm 

khác nhau. 



---o0o--- 

5.Xung đột (Buổi sáng 26-01-95) 

Xung đột giữa người với người ở tại chỗ nào?  Ở chỗ lợi hại (quyền 

lợi).   Chúng ta đối với người chẳng có lợi hại thì sẽ rất dễ tiếp  xúc, 

đối đãi lẫn nhau, thiệt có thể làm được ‘chẳng tranh với người, chẳng 

cầu  với  đời’.   Trong  kinh  Kim  Cang  có  hai  câu:  ‘Chẳng  chấp  vào 

tướng, như như chẳng động’, làm được vậy thì mới giống một người 

tu hành. 

Mọi  người  tụ  lại  ở  một  chỗ  nhất  định  phải  có  một  mục  tiêu  phương 

hướng  chung  để  cùng  nhau  nỗ  lực,  đây  là  một  khái  niệm  cơ  bản. 

Ngoài  ra  còn  phải  đồng  tâm  hiệp  lực,  nỗ lực  vì  Phật  giáo,  vì  chúng 

sanh, nhất định phải xả bỏ lợi ích cá nhân.  Chẳng kể là xuất gia hay 

tại gia đều nên buông xuống, nếu buông xuống chẳng nổi thì đây sẽ 

là một chướng ngại to lớn.  Ðương nhiên chướng ngại nghiêm trọng 

nhất là chướng ngại tự mình, không những tự mình không thể thành 

tựu,  cho  đến  việc  vãng  sanh,  khai  ngộ,  thậm  chí  đến  việc  đạt  được 

niệm  Phật  tam  muội  cũng  không  chắc,  bởi  vậy  nên  nhất  định  phải 

buông xuống. 

Tu hành thiệt ra chẳng phải là một việc dễ dàng, người chân chánh 

muốn tu  hành trong một  đoàn thể phải tập tánh khiêm nhượng,  học 

khách sáo, học nhẫn nhường.  Khổng Lão Phu Tử dạy chúng ta phải 

giữ lễ, lễ là gì?  Lễ là tự ty [hạ thấp mình] và tôn trọng người khác. 

Phải  giảm  bớt  sự  xích  mích,  giảm  bớt  xung  đột,  luôn  luôn  nhẫn 

nhường, như vậy mới có thể thành công, lập đại nghiệp. 

Người quá nổi danh sẽ bị đố kỵ, đây cũng là hiện tượng thông 

thường vì con người là phàm phu, đố kỵ và sân hận là tập khí từ vô 

lượng kiếp đến nay, nếu chẳng có những tập khí này thì họ đã là 

Phật, Bồ Tát tái lai rồi. 



---o0o--- 

6.Tâm Phật (Buổi sáng 26-01-95) 

Bất  cứ  lúc  nào  chúng  ta  cũng  phải  giữ  tâm  chân  thành,  thanh  tịnh, 

bình đẳng, chánh giác, từ bi.  Thường thường dùng tâm này để kiểm 

điểm và phản tỉnh; chúng ta có tâm này hay không?  Có tâm này tức 

là tâm Phật, mới có tư cách học Phật, mới có tư cách vãng sanh. 

Trong  lúc  xử  sự,  đãi  người,  tiếp  vật,  tu  hành  phải  nắm  giữ  những 

nguyên tắc này: nhìn thấu, buông xuống, tự tại, tùy duyên, phải niệm 

Phật.   Nếu  có  thể  giữ  chặt  những  nguyên  tắc  cơ  bản  này  thì  sẽ 

chẳng sai lầm.  Thật sự có thể nắm lấy thì hết thảy sự việc của mình 

đều giao cho Phật, Bồ Tát, thần hộ pháp an bài.  Ðây là lời Chương 

Gia đại sư dạy tôi lúc trước: ‘Một người chân chánh muốn học Phật, 

chân chánh là người muốn hoằng pháp lợi sanh thì đừng lo lắng suy 

nghĩ về tương lai, sanh hoạt của mình, chư Phật sẽ hộ niệm, thần hộ 

pháp sẽ chiếu cố, lo lắng cho bạn’  Việc gì cũng chẳng cần phải suy 

nghĩ, một lòng một dạ làm theo lời dạy trong kinh điển, Phật pháp coi 

trọng thực hành, nếu có thể làm được thì sẽ tương ứng, làm chẳng 

được thì sẽ chẳng có tương ứng (cảm ứng). 

---o0o--- 

7.Chấp tướng (Buổi sáng 29-01-95) 

Tâng  bốc,  khen  ngợi  mình,  hạ  thấp  người  khác  trong  Du  Già  Giới 

Bổn là một  giới nặng nhất -- giới tự tán hủy  tha.  Trong Phạm Võng 

Giới Bổn thì thấp hơn bốn giới trọng.  Tại sao lại  nặng như vậy.  Vì 

chấp tướng.  Tiêu chuẩn của kinh Kim Cang nói chấp bốn tướng thì 

chẳng phải Bồ Tát.  Nếu cống cao ngã mạn, cứ nghĩ mình đúng, cứ 

nghĩ mình hạng nhất thì tiêu tùng rồi, cho dù làm được rất nhiều việc 

tốt thì cũng là phước báo hữu lậu của thế gian, đối với việc liễu sanh 

tử, xuất tam giới chẳng có liên quan gì hết. 

Chúng ta học Phật, đặc biệt là người xuất gia, một lòng một dạ phải 

muốn thoát ly tam giới, đây là  phương hướng, mục tiêu chung.  Hết 

thảy  danh  văn  lợi  dưỡng,  vinh  hoa phú  quý  trong  thế  gian  đều phải 

xả bỏ sạch sành sanh từ trong tận đáy lòng, phải niệm niệm vì Phật 

pháp,  vì  chúng  sanh,  vì  muốn  tương  ứng  với  bổn  nguyện  của  A  Di 

Ðà Phật và mười phương chư Phật.  Nếu niệm niệm vẫn còn một cái 

‘Ta’ tồn tại thì sẽ tương ứng với ma.  Chỗ khác nhau của ma và Phật 

tức là niệm niệm của ma đều vì tự mình. 

---o0o--- 

8.Nhẫn nhường (Buổi sáng 30-01-95) 

Người  xưa  nói:  ‘Xử  sự  khó,  đối  xử  với  người  còn  khó  hơn’.   Con 

người  là  phàm  phu,  tâm  người  biến  đổi  muôn  vàn,  tâm  niệm  của 

phàm  phu thay  đổi  tùy  theo cảnh  giới  thì  giao thiệp, tiếp  xúc  đương 

nhiên sẽ khó khăn, nguyên tắc duy nhất chính là nhẫn nhường.  Phải 

mở rộng tâm lượng của mình, tập tánh dung hòa, tập nhẫn nhường, 

tránh  hết  thảy  xung  đột,  va  chạm,  hộ  trì  tinh  thần  giới  luật  của  đạo 

tràng  --  lục  hòa  kính.   Hộ  trì  lục  hòa  kính  tức  là  nhẫn  nhường,  nếu 

chẳng thể nhẫn, chẳng thể nhường thì hòa kính sẽ bị phá hoại, trong 

giới luật gọi là ‘phá hòa hợp tăng’.  Tội phá hòa hợp tăng là một trong 

năm  tội  ngũ  nghịch,  đây  là  nghiệp  nhân  đọa  địa  ngục  A  Tỳ.   Trong 

năm tội ngũ nghịch, bốn tội kia chẳng dễ phạm đến, chỉ có tội này dễ 

phạm nhất, vả lại còn phạm một cách vô cớ [phạm rồi mà người đó 

chẳng hay  biết], chỉ có người một lòng hướng về đạo,  người có  thể 

nhẫn nhường mới tránh khỏi mà thôi. 

Giống như lời của Lục Tổ: ‘Nếu là người tu đạo chân chánh thì chẳng 

thấy lỗi của người khác’.  Họ chỉ vì việc lớn sanh tử nên luôn giữ tâm 

cảnh giác cao độ.  Một lòng một dạ muốn liễu sanh tử, xuất tam giới, 

hết  thảy  việc  trong  thế  gian  đều  chẳng  liên  can  gì  với  họ.   Cảnh 

thuận,  cảnh  nghịch  gì  cũng  tùy  thuận  vì  họ  coi  việc  liễu  sanh  tử  là 

quan trọng nhất.  Người niệm Phật chúng ta đem việc vãng sanh làm 

việc  quan  trọng  hàng  đầu,  trừ  việc  cầu  vãng  sanh  chẳng  có  việc  gì 

khác đáng giữ trong tâm. 

Người chân chánh từ bi gặp đồng tham đạo hữu vi phạm quy củ, phá 

giới, làm việc ác, không những phải bao dung nhẫn nại mà còn phải 

dùng trí huệ, thiện xảo cảm hóa họ, như vậy mới là đại từ đại bi. 

---o0o--- 

9.Giải hành tương ứng  (Buổi sáng 30-01-95) 

Xây dựng đạo tràng, hộ trì đạo tràng nhất định phải giải hành tương 

ứng.   Giảng  kinh  thuyết  pháp  là  Giải  môn,  lãnh  chúng  tu  hành  là 

Hành môn, cả hai đều quan trọng, cả hai đầy đủ mới là một đạo tràng 

hoàn chỉnh.  Nhưng người tu hành có đầy đủ giải và hành từ xưa đến 

nay rất hiếm, nếu cả hai đều chẳng đủ thì thà chọn Hành môn, chẳng 

cầu Giải môn. 

Chọn hành môn, tức là cảm thấy mình chẳng hiểu, chẳng biết gì cả, 

việc  gì  cũng  chẳng  sánh  bằng  người  khác,  người  như  vậy  sẽ  rất 

khiêm tốn, chịu chắc thật niệm Phật, thông thường người như vậy sẽ 

được  vãng  sanh  phẩm  vị  rất  cao.   Người  có  Giải  nhưng  chẳng  có 

Hành thì hoàn toàn tương phản, họ cống cao ngã mạn, cứ nghĩ mình 

giỏi nhất, cứ coi thường việc tu hành, sẽ chẳng thể vãng sanh. 

Lãnh  chúng  tu  hành  là  công  việc  tự  lợi,  lợi  tha,  quan  trọng  nhất  là 

phải  chân  thành,  chân  thật,  tự  mình  có  tâm  chân  thành,  tâm  thanh 

tịnh, tâm bình đẳng, tâm cung kính, tâm từ bi thì sẽ thành công. 



---o0o--- 

10.Phương pháp niệm Phật (Buổi sáng 30-01-95) 

Tu  hành  dụng công  muôn vàn phải  ghi  nhớ  chẳng  thể  coi  việc  khởi 

vọng tưởng thành quán chiếu.  Nhưng lúc mới bắt đầu học, đích thực 

là  có  dùng  tâm  ý  thức,  nếu  quán  chiếu  đắc  lực  thì  vọng  tưởng  và 

phiền não sẽ giảm bớt, trí huệ sẽ tăng trưởng, việc này cho biết việc 

tu hành của mình đã đi đúng đường.  Nếu vẫn còn vọng tưởng, phiền 

não  chẳng  đoạn hết  thì  chứng  minh  công  phu quán  chiếu  của mình 

chẳng đắc lực, đây là chỗ khó khăn của phương pháp tu hành thông 

thường. 

Phương tiện của Tịnh Ðộ Tông là dùng tâm  ý thức chuyển thành trì 

danh  hiệu,  công  đức  của  danh  hiệu  chẳng  thể  nghĩ  bàn,  danh  hiệu 

đích xác là chân thật nên dùng vọng tâm, tâm ý thức để trì danh hiệu 

chân  thật này, vọng tâm này tức là chân tâm.  Ðây là chỗ thù thắng 

của pháp môn niệm Phật, cũng là chỗ hết thảy pháp môn khác chẳng 

có,  thế  nên  mới  gọi  pháp  môn  này  là  pháp  môn  phương  tiện  hạng 

nhất. 

Bất  cứ  lúc  nào,  chỗ nào  đều  có  thể  quy  về  danh  hiệu  này,  cho  đến 

khi công phu thành phiến, trình độ này cũng giống như trình độ ‘quán 

chiếu’  trong  Tông  Môn.  Nếu có  thể niệm  đến  Sự  nhất  tâm  bất  loạn 

tức là ‘chiếu trụ’.  Niệm đến Lý nhất tâm bất loạn tức là ‘chiếu kiến’. 

Thế  nên  cổ  đức  thường  nói:  ‘pháp  môn  niệm  Phật  thầm  hợp  đạo 

diệu’ (Niệm Phật pháp môn, ám hiệp đạo diệu).  Ðạo diệu tức là minh 

tâm  kiến  tánh,  rất  nhiều  người  dùng  phương  pháp  này  đắc  được 

định, kiến tánh.  Cho dù chẳng được định, chẳng kiến tánh, cũng có 

thể vãng sanh.  Tổ sư đại đức cũng nói:   

‘Gặp được Di Ðà thì lo gì chẳng khai ngộ’   

(Ðản đắc kiến Di Ðà, hà sầu bất khai ngộ). 

Khai  ngộ  tức  là  minh  tâm  kiến  tánh,  một  khi  vãng  sanh  thì  tuyệt  đối 

sẽ khai ngộ, sẽ kiến tánh.  Ðiểm thù thắng của pháp môn Tịnh Ðộ là 

ở tại chỗ này. 

Nhưng nguyên tắc tu học của pháp môn Tịnh Ðộ là phải ‘Phát Bồ Ðề 

tâm,  một  hướng  chuyên  niệm’.   ‘Một  hướng’  tức  là  một  phương 

hướng, một lòng một dạ.  Bồ Ðề tâm là gì?  Ngoài cái tâm mình nhất 

quyết  cầu  vãng  sanh  còn  phải  dùng  những  thiện  xảo  phương  tiện 

giới  thiệu  pháp  môn  niệm  Phật  cho  người  khác,  đây  tức  là  Bồ  Ðề 

tâm.  Vì chúng ta hiểu rõ chỉ có pháp môn này có thể đoạn phiền não, 

xuất tam giới, có thể bất thoái thành Phật. 

Cho  nên  việc  lớn  nhất  suốt  cả  đời  của  người  tu  học  Tịnh  Ðộ  là  tự 

mình  cầu  sanh  Tịnh  Ðộ,  giới  thiệu  pháp  môn  niệm  Phật  cho  người 

khác,  tự  hành  hóa  tha.   Trừ  việc  này  ra  chẳng  còn  tâm  niệm  nào 

khác nữa, như vậy gọi là ‘phát Bồ Ðề tâm, một hướng chuyên niệm’. 

Có  tâm  nguyện  như  vậy  thì  hành  trì  nhất  định  sẽ  vãng  sanh.   Tuy 

chẳng  dồn  sức  để  đoạn  phiền  não,  vọng tưởng,  nhưng  nó  sẽ  từ  từ 

giảm bớt, trí huệ sẽ tự nhiên tăng trưởng hằng ngày. 

---o0o--- 

11.Nguyên tắc tu hành  (Buổi sáng 01-02-95) 

Việc quan trọng nhất trong việc tu  hành là nắm lấy  cương lãnh, giữ 

chặt  nguyên  tắc,  công  phu  sẽ  dễ  đắc  lực.   Cương lãnh,  nguyên  tắc 

tức  là  ‘Phát  Bồ  Ðề  tâm,  một  hướng  chuyên  niệm’.   Nhất  định  phải 

hiểu  tường  tận  đạo  lý  và  ý  nghĩa  của  hai  câu  này,  phải  thực  hành 

theo ‘Nguyên tắc phải tuân thủ của đồng học Tịnh Tông’, đó là Tam 

Phước,  Lục  Hòa,  Tam  Học,  Lục  Ðộ,  Thập  Nguyện.   Nhất  định  phải 

ứng dụng trong đời sống hằng ngày, đây tức là tự hành hóa tha. 

Tiết lục (trích lục, trích đoạn và ghi chép lại) của cuốn ‘Yếu lược Sa 

Di Luật Nghi’  tức là những điểm chính của năm khoa mục nêu trên, 

thế nên ‘Nguyên tắc tu hành’ là thuộc về Hạnh Kinh.  Kinh có bốn thứ 

là  Giáo,  Lý,  Hạnh,  Quả.   ‘Hạnh  Kinh’  là  muốn  chúng  ta  thật  sự  làm 

được.  Chúng ta thực sự có thể dùng tâm ‘chân thành, cung kính’ để 

tu  học, phục vụ chúng sanh, nhất định sẽ được pháp  hỷ sung mãn, 

sẽ được tâm thanh tịnh.  Có thể dùng tâm chân thành, tâm cung kính 

để phục vụ hết thảy chúng sanh chính là tu học Ðại Thừa. 

Trong pháp Ðại Thừa, viên mãn cứu  cánh nhất là ‘Phổ Hiền Bồ Tát 

Hạnh’.   Hạnh  Phổ  Hiền  Bồ  Tát  là  gì?   Tức  là  Lễ  Kính  Chư  Phật, 

Xưng  Tán  Như  Lai,  Quảng  Tu  Cúng  Dường,  Sám  Hối  Nghiệp 

Chướng,  Tùy  Hỷ  Công  Ðức,  Thỉnh  Chuyển  Pháp  Luân,  Thỉnh  Phật 

Trụ Thế, Thường Tùy Phật Học, Hằng Thuận Chúng Sanh, Phổ Giai 

Hồi  Hướng.  Những  hạnh này  đều nằm  trong sinh  hoạt  hằng ngày. 

Lễ  kính  nhất  định  phải  bao  gồm  chân  thành,  cung  kính;  xưng  tán 

nhất định phải pháp hỷ sung mãn; rộng tu cúng dường tức là phục vụ 

hết thảy chúng sanh.  Thế nên Phổ  Hiền hạnh bao gồm phạm vi rất 

rộng  lớn,  chẳng  phải  chỉ  là  lấy  một  chút  tiền  bỏ  vào  bao  giấy  đỏ  là 

cúng dường đâu, quan điểm này là sai lầm. 

Bồ  Tát  đạo  và  tinh  thần  của  Phật  pháp  Ðại  Thừa  chính  là  rộng  tu 

cúng  dường,  rộng  độ  chúng  sanh.   Kinh Kim  Cang  nói:  ‘Ta  làm  cho 

hết thảy chúng sanh đều nhập Vô Dư Niết Bàn để diệt độ’ (Nhất thiết 

chúng sanh, ngã giai linh nhập Vô Dư Niết Bàn nhi diệt độ chi) .  Nói 

theo  cách  bây  giờ  thì  là:  ‘Tận  tâm  tận  lực  giúp  đỡ  hết  thảy  chúng 

sanh phá mê khai ngộ’.  Kết quả của việc phá mê khai ngộ tự nhiên 

sẽ là lìa khổ được vui.  ‘Mê, phải giúp họ phá hết; Ngộ, phải giúp họ 

viên  mãn’,  đây  tức  là  thành  Phật,  tức  là  ‘nhập  Vô  Dư  Niết  bàn,  nhi 

diệt độ chi’.  Nếu chẳng sanh về Tây phương Cực Lạc thế giới mà tu 

hành ở thế giới này, hoặc tu hành tại mười phương cõi Phật phải trải 

qua ba a-tăng-kỳ kiếp mới viên mãn.   Nếu có người hỏi tại sao phải 

chọn  Tịnh  Ðộ?   Chúng  ta  có  thể  nói  với  họ:  ‘Là  vì  sợ  luân  hồi,  sợ 

sanh tử, sợ dày vò, sợ chướng ngại, và vì tự lợi lợi tha đạt đến viên 

mãn nên mới quyết định cầu sanh Tịnh Ðộ’. 

Sanh  đến  Tây  phương  Cực  Lạc  thế  giới  chính  là  như  trong  kinh  có 

nói: ‘Hết thảy khổ nạn đều lìa khỏi’.  Hơn nữa có thể trong thời gian 

ngắn viên mãn thành tựu Phật quả.  Trí huệ đức năng viên mãn hiện 

tiền, sau đó mới trở lại chín pháp giới rộng tu cúng dường, phục vụ 

cho  chúng  sanh  thì  sẽ  chẳng  có  chướng  ngại  nữa,  đây  tức  là  việc 

nhà Phật thường nói: ‘thừa nguyện tái lai’. 

---o0o--- 

12.Phát bồ đề tâm, một hướng chuyên niệm (Buổi sáng 02-02-

95) 

Người niệm Phật ít nhất phải hiểu rõ tám chữ ‘Phát Bồ Ðề tâm, một 

hướng chuyên niệm’.  Nếu chẳng hiểu rõ tám chữ này thì chẳng thể 

nào niệm được tốt, công phu sẽ chẳng được đắc lực.  Không những 

chẳng thể chuyển cảnh giới, mà vẫn bị cảnh giới chuyển  như cũ;  bị 

cảnh giới chuyển tức là tiếp tục luân hồi lục đạo.  Nếu có thể chuyển 

cảnh giới thì nhất định sẽ được vãng sanh, cho nên tám chữ này vô 

cùng quan trọng. 

Bồ Ðề tâm là gì?  Làm thế nào phát?  Kinh Kim Cang nói: ‘Sanh tâm’, 

Sanh tâm tức là phát tâm, sanh tức là sanh khởi, ý nghĩa giống như 

phát  khởi.   Cư  sĩ  Giang  vị  Nông  trong  cuốn  Kim  Cang  Giảng  Nghĩa 

nói: ý nghĩa của chữ ‘sanh’ sâu và rốt ráo hơn chữ ‘phát’. 

Một  hướng  chuyên  niệm,  một  hướng  có  nghĩa  hẹp  và  nghĩa  rộng. 

Nghĩa  hẹp  là  niệm  niệm  đều  hướng  về  Tây  phương  Cực  Lạc  thế 

giới.   Một  phương  hướng,  hướng  về  Tây  phương  Tịnh  độ,  như  vậy 

mới có thể vãng sanh, đây là thuộc về ‘sự’, có thể đạt được Sự nhất 

tâm.   Nói  theo  nghĩa  rộng,  ‘nhất’  là  Nhất  chân  pháp  giới,  hướng  về 

Nhất  chân  pháp  giới.   Phàm  phu,  Nhị  Thừa,  Quyền  Giáo  Bồ  Tát 

chẳng biết Nhất chân pháp giới, chẳng nhập vào Nhất chân pháp giới 

nên vọng tưởng, chấp trước, chướng ngại trùng trùng. 

Nhất chân pháp giới ở tại đâu?  Thiệt ra, chẳng nơi đâu chẳng phải, 

chẳng lúc nào chẳng phải [là Nhất Chân Pháp Giới].  Người hiện nay 

ưa nói về ‘đột phá’.  Nhất chân thì sẽ đột phá hết thảy.  Các khoa học 

gia và triết học gia trong thế gian tư duy, tưởng tượng, cảm nhận về 

thời  [gian  và]  không  [gian],  đặc  biệt  là  thời  gian  không  gian  nhiều 

chiều, tức là không gian bốn chiều, không gian năm chiều, sáu chiều, 

… cho đến không gian vô số chiều, trên thực tế tức là ‘pháp giới’ nói 

trong  nhà Phật.  Pháp  giới chia một cách đại khái thì có mười pháp 

giới, nếu chia nhỏ ra thì thành vô lượng vô biên, cách nói này rất kề 

cận với không gian vô số chiều.  Những hiện tượng này đều là từ vô 

minh, bất giác sanh ra, nếu có thể đột phá từng tầng thì có thể nhìn 

thấy Nhất chân pháp giới; khi nhìn thấy Nhất chân pháp giới thì thành 

Phật rồi, như nhà thiền  nói ‘kiến tánh thành Phật’.  Nhất chân tức là 

chân tánh, chân tâm.  Phật  nói  hết thảy  vạn pháp duy tâm mà  hiện, 

thập  pháp  giới  y  báo,  chánh  báo  trang  nghiêm  (không  gian  nhiều 

chiều)  là  do  duy  thức  biến.   Có  thể  nương  vào  phương  hướng  này 

một hướng chuyên niệm thì sẽ được Lý nhất tâm bất loạn, đây gọi là 

‘biết niệm Phật’, công phu dễ đắc lực. 

Hiện  tượng  công  phu  đắc  lực  tức  là  vọng  tưởng,  phiền  não,  phân 

biệt,  chấp  trước  sẽ  ngày  càng  giảm  bớt,  trí  huệ  ngày  càng  tăng 

trưởng,  tâm  địa  ngày  càng  thanh  tịnh,  tự  tự  nhiên  nhiên  sẽ  buông 

xuống.  Họ từ bi, họ chịu niệm Phật, đây đều là hiện tượng công phu 

đắc  lực.   Trong  đời  sống  hằng  ngày  những  hiện  tượng  này  của 

chúng  ta  chẳng  thể  hiện  tiền tức  là  còn  mê  hoặc  điên  đảo  rất  nặng 

cho nên công phu chẳng thể đắc lực. 

Lời  nói  của  Phật,  câu  nào  câu  nấy  cũng  đều  chân  thực.   Kinh  Kim 

Cang nói: ‘Phàm hết thảy các tướng đều là hư vọng’.  Hết thảy tướng 

đích  thực  là  hư  vọng,  là  mộng,  huyễn,  bọt,  bóng.   Nếu  ở  trong  đó 

khởi tâm động niệm, phân biệt, chấp trước,  như vậy tuyệt  đối là sai 

lầm.   Nghĩ  trong  đó  có  thể  có  cầu,  có  được  thì  tuyệt  đối  là  vọng 

tưởng.  Có những vọng tưởng, phân biệt, chấp trước này bày trước 

mặt  là  chướng  ngại  to  lớn.   Không  những  chướng  ngại  chứng  đạo, 

vãng sanh, còn chướng ngại công phu đắc lực.  Những thứ chướng 

ngại này đều do tự mình tạo thành nên vẫn phải do mình tự giải trừ, 

bất cứ người nào cũng chẳng thể giúp mình giải trừ, cho dù là Phật, 

Bồ Tát cũng chẳng có năng lực ấy. 

---o0o--- 

13.Làm thế nào mới được vãng sanh  (Buổi sáng 03-02-95) 

Trong cả đời tu học nếu người tu hành chẳng thoát khỏi tam giới thì 

chẳng kể là thành công, nhưng siêu việt tam giới thực sự là một việc 

rất khó.  Tuy nói Tịnh Ðộ là pháp dễ hành (dễ hơn so với những pháp 

môn khác), trên thật tế thì cũng chẳng dễ, thế nên người niệm Phật 

thì nhiều nhưng người vãng sanh rất ít. 

Người  vãng  sanh  thực  sự  gồm  có  hai  hạng.   Một  hạng  là  những 

người  thượng  căn  lợi  trí,  họ  có  thể  thông  suốt  chân  tướng  sự  thật 

nên  họ  chẳng  hoài  nghi,  chẳng  xen  tạp,  tịnh  niệm  tiếp  nối  mà  vãng 

sanh.  Hạng thứ nhì là những người ‘ngu độn’, phần đông thường nói 

là  những  ông  già,  bà  cả,  cái  gì  họ  cũng  chẳng  biết,  chẳng  hiểu, 

nhưng  họ chết lòng trọn  ý  niệm câu A Di Ðà Phật đến cùng,  những 

người  này  cũng  có  thể  vãng  sanh.   Còn  những  người  ở  chính  giữa 

chẳng phải là thượng trí cũng chẳng phải là hạ ngu thì khó hơn.  Tại 

vì họ có phân biệt, có tri kiến, đây tức là chướng ngại.  Chúng ta phải 

nên lắng lòng suy nghĩ xem chúng ta thực sự thuộc về hạng nào? 

Bắt  chước  theo  người  thượng  trí  rất  khó;  bắt  chước  người  ngu  chỉ 

cần thực sự chịu học theo thì có thể học được, tức là phải buông xả 

hết thảy.  Quan trọng nhất là phải buông xả hết danh văn lợi dưỡng. 

‘Lợi  dưỡng’  bao  gồm  ngũ  dục,  lục  trần,  ‘danh  văn’  bao  gồm  quyền 

thế, địa vị, hết thảy chúng ta đều đừng đụng đến, chỉ một lòng một dạ 

chắc thật niệm Phật, phục vụ đại chúng. 

Như Ðàm Hư pháp sư nói trong phần sau của cuốn Niệm Phật Luận, 

trong những người xuất gia có thầy Tu Vô, thầy là người ngu độn, cái 

gì  cũng  chẳng  biết,  cái   gì  cũng  chẳng  hiểu.   Bà  họ  Trương  ở  chùa 

Trạm  Sơn,  Thanh  Ðảo,  chồng  bà  làm  nghề  kéo  xe  chở  khách,  một 

ngày  không  kéo  xe  thì  chẳng  có  cơm  ăn.   Mỗi  ngày  chủ  nhật  chùa 

Trạm  Sơn  có  pháp  hội, bà  đều  đến  nhà bếp  giúp  việc  rửa  chén,  bà 

làm  những  việc  cực  nhọc  này,  bạn  hãy  xem  họ  vãng  sanh  vô  cùng 

thong dong, tự tại!  Ðó là những người ‘ngu độn’.  Người ngu cũng có 

thể vãng sanh, người tuyệt đỉnh thông minh cũng có thể vãng sanh, 

những người ở chính giữa hai hạng này thì khó hơn nhiều. 

Khó khăn đều là chướng ngại do mình tạo ra –  tranh danh đoạt lợi, 

tham  hưởng  lợi  dưỡng.   Chúng  ta  có  thể  gặp  được  pháp môn  Tịnh 

Ðộ  là  một  nhân  duyên  hiếm  có,  nếu  luống  qua  nhân  duyên  hy  hữu 

này thì thiệt là vô cùng đáng tiếc! 

---o0o--- 

14.Sám hối  (Buổi sáng 04-02-95) 

[Các  pháp]  trong  Hạnh  môn  có  thể  tóm  lại  thành  một,  đó  chính  là 

pháp  Sám  hối  –  Sám  hối  nghiệp  chướng  [trong  thập  nguyện]  Phổ 

Hiền  Bồ  Tát.   Ðiều  quan  trọng  trong  pháp  sám  hối  là  sửa  đổi  tâm 

niệm,  sửa  đổi  hành  vi,  dù  chẳng  có  hình  thức  nhưng  là  chân  sám 

hối.   Nếu  có  đầy  đủ  hình  thức  và  y  theo  kinh  văn  mà  làm  lấy  có, 

chẳng  biến  cải  tâm  niệm  thì  chẳng  phải  là  sám  hối, chẳng có  ích  gì 

hết. 

Phật dạy Bồ Tát tu hành tức là dạy Bồ Tát nên nghĩ tưởng về chúng 

sanh, phục vụ chúng sanh, đó là Bồ Tát đạo, Bồ Tát  hạnh.   Luôn vì 

chúng sanh là Bồ Tát đạo, phục vụ cho chúng sanh là Bồ Tát hạnh. 

Phàm  phu khi  khởi  tâm  động  niệm  đều  vì  mình,  đều  làm  cho  mình, 

thế  nên  chỗ  khác  biệt  giữa  Phật,  Bồ  Tát  và  phàm  phu  là  ở  tại  chỗ 

này. 

Hộ trì đạo tràng điểm quan trọng nhất là Lục hòa kính, xả bỏ Lục hòa 

kính thì chẳng là đạo tràng Phật pháp, chẳng phải đạo tràng của Phật 

thì nhất định phải là đạo tràng của ma.  Ðạo tràng của Phật là dùng 

để hoằng pháp lợi sanh, là nơi để hướng dẫn đại chúng tu hành, làm 

cho  đại  chúng  phá  mê  khai  ngộ,  lìa  khổ  được  vui.   Hướng  về  mục 

tiêu này mà làm thì đúng, đây là đạo tràng của Phật.  Nếu chiếm giữ 

đạo tràng của Phật mà chẳng làm công tác giáo học, bỏ việc chánh 

và chuyên làm những chuyện chẳng cần thiết thì là ma sự.  Là Phật 

hay là Ma đều ở tại một niệm, làm Phật thì có thể vãng sanh, làm Ma 

thì đời sau nhất định sẽ đi vào tam ác đạo, cho dù bạn làm hết thảy 

thiện  pháp  thì  cũng  chẳng tránh  khỏi  đọa  lạc.   Tại  sao vậy?   Vì  bạn 

đã phá hoại chánh pháp.  Do đó hết thảy thiện pháp chẳng bù nổi tội 

lỗi này. 

---o0o--- 

15.Ba giai đoạn của sự tu hành  (Buổi sáng 05-02-95) 

Ðích thực chúng ta đã gặp chẳng ít người chân chánh muốn tu hành, 

thực sự muốn thành tựu, nhưng cửa ải khó khăn nhất là vọng tưởng 

và tạp niệm, muốn trừ nhưng chẳng trừ nổi.  Vấn đề này chẳng phải 

người đời nay mới có, từ xưa đến nay đều như vậy.  Trong kinh điển 

đức Phật  dạy chúng ta, đây cũng là một đề mục chính, làm thế nào 

để đoạn trừ vọng tưởng, chấp trước.  Thực ra hết thảy các kinh luận 

đều  nhằm  giải  quyết  vấn  đề  này.   Phật  đã  giảng  rất  thấu  triệt, 

phương  pháp  cũng  rất  khéo  léo,  đáng  tiếc  là  chúng  ta  chẳng  ráng 

sức mà làm nên từ vô lượng kiếp đến nay  đều bị vọng tưởng phiền 

não  trói  buộc,  chẳng  thể  giải  thoát.   Có  rất  nhiều  phương  pháp  giải 

quyết mà trong đó niệm Phật đích thực là một phương pháp tốt nhất 

nhưng nhiều người chẳng dùng. 

Người niệm Phật, miệng niệm Phật hiệu nhưng trong tâm khởi vọng 

tưởng  không  ngừng,  như  vậy  thì  chẳng  thể  thành  tựu.   Miệng  niệm 

và tâm cũng phải niệm, tâm và miệng có tương ứng thì công phu mới 

đắc  lực.   Ðắc  lực  tức  là  có  thể  đè  nén  vọng  tưởng,  phiền  não.   Ðè 

nén được lâu rồi thì sẽ đắc định, sẽ thành tựu tam muội.  Ðịnh được 

lâu thì sẽ khai mở trí huệ, trí huệ vừa khai mở thì liền chuyển phiền 

não thành Bồ Ðề, chuyển sanh tử thành Niết bàn, đó là thành công. 

Chỉ cần công phu được đắc lực, có thể đè nén vọng tưởng và phiền 

não thì có thể đới nghiệp vãng sanh.  Ðây là chỗ pháp môn này  thù 

thắng  hơn  những  pháp  môn  khác.   Chỉ  cần  chịu  dụng  công  thì  ai 

cũng có khả năng làm được hết. 

Vãng  sanh  đến  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới,  cổ  đức  nói:  ‘Ðã  gặp 

được Di Ðà thì lo gì chẳng khai ngộ’, gặp được đức Phật A Di Ðà thì 

chẳng  ai  chẳng  khai  ngộ.   Khai  ngộ  là  khai  mở  trí  huệ,  khai  trí  huệ 

tức là chuyển phiền não thành Bồ Ðề. 

Chúng ta thường đề xướng khuyến khích mọi người, sự tu hành của 

chúng ta có ba giai đoạn:  

a.  Giai  đoạn  thứ  nhất:  Ðọc  thuộc kinh  văn.   Niệm  kinh  ba  ngàn lần, 

đọc thuộc lòng kinh, ghi nhớ lời dạy trong kinh, nếu lời dạy của Phật 

cũng  chẳng  nhớ  thì  tu  cái  gì?   Làm  sao  để  tu  theo lời  dạy?   Ðây  là 

bước thứ nhất. 

b. Giai đoạn thứ  nhì:  Yêu cầu viên giải.  Phải hiểu rõ những lời  dạy 

của Phật, phải hiểu được viên dung thì mới chẳng chết cứng trên văn 

tự.  Phải hiểu lời dạy của Phật là có nguyên lý nguyên tắc gì, phải có 

thể  ứng  dụng  những  lời  dạy  này  một  cách  khéo  léo  trong  đời  sống 

hằng  ngày,  như  vậy  mới  chẳng  là  chỉ  đọc  suông,  đó  mới  là  khai  trí 

huệ. 

c.  Giai  đoạn  thứ  ba:  Là  phải  thực  hành,  y  theo  lý  luận  và  phương 

pháp  dạy  trong  kinh  để  sửa  đổi  tư  tưởng,  sự  hiểu  biết,  hành  vi  sai 

lầm  của mình,  như  vậy  mới  gọi  là  chân  chánh  tu  hành,  như  vậy  thì 

mới vãng sanh được.  Chứ chẳng phải đọc kinh ba ngàn lần là xong 

xuôi,  đọc  như  vậy  chẳng  có  ích  gì  hết.   Phải  biết  từ  đầu  đến  cuối 

Phật  pháp  đều  chú  trọng  thực  hành,  nghĩa  là  phải  làm  cho  bằng 

được. 

Chân chánh tu hành là tu ở nơi khởi tâm động niệm chứ chẳng phải 

là ở chỗ học thuộc lòng.  Nhớ nhiều,  hiểu nhiều chẳng hữu dụng gì 

hết,  phải  làm  cho  bằng  được.   Có  thể  làm  được  một  phần  thì  sẽ 

được một phần lợi ích; làm được hai phần thì được hai phần lợi ích, 

nếu chẳng hết lòng nỗ lực mà làm thì lợi ích chân thật này chẳng thể 

nào đạt được. 

---o0o--- 

16.Bồ Tát hạnh (Buổi sáng 07-02-95) 

Phật dạy chúng ta  những gì:  Tổng hợp lại thì chính là ‘sửa đổi  tâm 

niệm’.  Tâm phàm phu là gì?  Tâm Phật, Bồ Tát là gì?  Phải hiểu rõ, 

minh bạch hoàn toàn.  Làm thế nào để thay đổi tâm phàm phu thành 

tâm Phật?  Làm sao thay đổi sự hành trì của phàm phu trở thành sự 

hành trì của Phật, Bồ Tát?  Nếu tự mình chúng ta chẳng hiểu đạo lý 

này,  chẳng  gắng  sức  đi  làm  mà  còn  giả  danh  Phật  pháp,  dạy  sai 

chúng  sanh,  tội  lỗi  đều  ở  địa  ngục  A  Tỳ,  đây  là  việc  Phật,  Bồ  Tát 

chẳng  muốn  nhìn  thấy.   Cho  nên  những  người  đảm  nhiệm  trọng 

trách giáo học nhất định phải ráng sức nỗ lực khắc phục tập khí, khó 

khăn của mình. 

Phật  pháp  và  Thế  pháp  là  một  chứ  chẳng  phải  hai.   Dùng  tâm  của 

Phật,  Bồ  Tát  vào  thế  gian  thì  Thế  pháp  thành  Phật  pháp,  chẳng  có 

pháp  nào  chẳng  phải  là  Phật  pháp.   Dùng  tâm  phàm  phu  vào  Phật 

pháp thì hết thảy Phật pháp đều biến thành pháp thế gian.  Từ điểm 

này có thể biết cái gọi là Phật pháp và Thế pháp đều chẳng ở tại sự 

tướng mà ở tại tâm niệm của mỗi người, đó là ‘tâm tịnh thì cõi nước 

tịnh’. 

Phật pháp chẳng làm hoại thế gian pháp cho nên lúc Thế Tôn còn tại 

thế,  khi  dạy  rất  nhiều  tín  đồ  của  các  tôn  giáo  ở  Ấn  độ,  Phật  chẳng 

thay đổi phương thức sanh hoạt của họ, chỉ sửa đổi quan niệm của 

họ cho đúng, giúp họ từ sinh hoạt mê tín quay  trở về sinh hoạt giác 

ngộ,  chánh  tín.   Thế  Tôn  chẳng  thay  đổi  họ,  chỉ  thêm  vào cách  giải 

thích  mới,  tư  tưởng  mới,  quan  niệm  mới,  phương  pháp  này  đúng 

như  thánh  nhân  Trung  quốc  gọi  là:  ‘Cực  cao  minh  nhi  đạo  trung 

dung’ (vô cùng cao minh nhưng đường lối trung dung), đó mới là trí 

huệ chân thật. 

Sanh  hoạt  giác  ngộ  tức  là  Bồ  Tát  hạnh,  nói  cách  khác  nghĩa  là  từ 

sanh  hoạt  của  phàm  phu  đổi  thành  sanh  hoạt  của  Bồ  Tát.   Nhưng 

sanh hoạt chẳng có biến đổi, lúc trước làm nghề nghiệp gì thì bây giờ 

cũng làm nghề đó, khác nhau ở chỗ lúc trước là mê, bây giờ đã giác 

ngộ.  Lúc mê thì khổ, lúc giác thì vui, cái niềm vui này chính là ‘pháp 

hỷ  sung  mãn’,  khác  nhau  ở  chỗ  này.   Chẳng  thay  đổi  đời  sống  của 

họ, chẳng thay đổi chức nghiệp, ngành nghề của họ.  Năm mươi ba 

lần  tham  vấn  trong  kinh  Hoa  Nghiêm,  chúng  ta  thấy  những  Bồ  Tát, 

nam nữ  già trẻ, các  ngành  các  nghề, tức là các ngành nghề vốn có 

của  họ,  trong  đời  sống  tập  quán  sanh  hoạt  vốn  có  của  họ  giác  ngộ 

xong thì lìa khổ được vui, đây là Phật pháp. 

Thí  dụ  chúng  ta  làm  việc  trong  nhà  bếp,  mỗi  ngày  nấu  cơm,  rửa 

chén, lau bàn, người thế gian cho những việc này là những việc khổ 

nhọc, nhưng người giác ngộ cho là những việc sung sướng, thiệt ra 

những  chuyện  này  trong  lục  độ  vạn  hạnh  tức  là  Giới  Ðịnh  Huệ  tam 

học.  Công việc giống như nhau, sự việc cũng giống nhau, chỉ là tâm 

lý, quan niệm thay đổi.  Vừa thay đổi thì là đời sống của Bồ Tát.  Ðời 

sống  của  Bồ  Tát  là  gì?   Tức  là  mỗi  ngày  nấu  cơm,  lau  bàn,  rửa 

chén.  Kinh Hoa Nghiêm dạy chúng ta những thứ này, dạy  chúng ta 

làm  thế  nào  để  sống  một  đời  sống  sung  sướng  nhất,  hạnh  phúc 

nhất.  Ðây là sự thật, đây tức là tu hành, Ðại Thừa Bồ Tát hạnh, Vô 

Thượng Chánh Ðẳng Chánh Giác là tu ở chỗ này.  Người chẳng hiểu 

cho  rằng  mỗi  ngày  làm  những  chuyện  này  thiệt  là  khổ  quá  chừng, 

các  bà  nội  trợ  ai  cũng  muốn  chạy  trốn.   Như  vậy  là  mê,  mê  thì  sẽ 

khổ; khi ngộ rồi thì sẽ vui.  Người giác ngộ biết tu bố thí, tu xưng tán, 

tu  cúng  dường,  tu  nhẫn  nhục,  tu  thiền  định,  tu  Bát  Nhã  ngay  trong 

những  trường  hợp  này.   Thế  nên  mê  và  ngộ  hoàn  toàn  sẽ  chẳng 

giống nhau. 

---o0o--- 

17.Tu thanh phước  (Buổi sáng 08-02-95) 

Họa  phước  thiệt  ra  ở  tại  một  niệm  mà  thôi.   Một  niệm  thiện  thì  là 

phước,  một  niệm  ác  là  tai  họa.   Phật  dạy  chúng  sanh  phước  huệ 

song tu, khi phước huệ viên mãn rồi thì xưng là Nhị Túc Tôn, thế nên 

tu  phước  và  tu  huệ  đều  vô  cùng  quan  trọng.   Trong  các  thứ  phước 

báo, ‘thanh phước’ là quý nhất.  Trong thanh phước có trí huệ cao độ 

cho  nên  chẳng  tạo  tội  nghiệp.   Trong  phước  báo  của  thế  gian  thì 

phước  báo  càng  lớn  tạo  tội  càng  dễ,  vì  vậy  nên  tác  dụng  phụ  [của 

phước báo] cũng lớn.  Ðây là điểm chúng ta phải ghi nhớ. 

Nếu  chúng  ta  có  thể  hiểu  rõ  thanh  phước,  hưởng  thọ  thanh  phước 

thì phước báo này thiệt là vô lượng vô biên, trí huệ nhất định sẽ tăng 

trưởng theo.  Chúng ta phải cố gắng tu phước và khuyên mọi người 

tu  phước,  khi  mọi  người  đều  có  phước  báo  rồi  thì  khu  vực  này  sẽ 

chẳng bị nạn.  Giả sử chỉ có cá nhân mình có phước, mọi người khác 

chẳng có phước thì chúng ta cũng chẳng thể tránh khỏi cộng nghiệp, 

thế  nên  khuyên  lơn  chúng  sanh  tu  phước  là  một  việc  vô  cùng,  vô 

cùng quan trọng. 

Phải tu phước như thế nào?  [Những gì chúng ta] nghĩ và làm đều vì 

chúng sanh, có thể quên mình thì đó là phước báo to lớn.  Tạo ác là 

gì?  Niệm niệm đều vì mình mà tưởng, mà làm thì đó là chuyện ác to 

lớn. 

---o0o--- 

18.Mục tiêu của sự tu hành  (Buổi sáng 09-02-95) 

‘Chân thành, Thanh tịnh, Bình đẳng, Chánh giác, Từ bi. 

Nhìn thấu, Buông xuống, Tự tại, Tuỳ duyên, Chắc Thật Niệm Phật’ là 

mục tiêu hiện nay của chúng ta trong công việc hoằng pháp lợi sanh, 

và  cũng  là  mục  tiêu  tu  học  của  chúng  ta.   Tất  cả  những  kinh  luận, 

hành  pháp  đều  nhằm  giúp  chúng  ta  đạt  đến  mục  tiêu  này,  hoàn 

thành mục tiêu này. 

Chúng ta tự hành hóa tha đã có phương hướng, mục tiêu chính xác, 

đời sống này mới có ý nghĩa, có giá trị, sẽ rất vui sướng và rất hạnh 

phúc.  Hy vọng đại chúng từ điểm này thể hội -- tự mình phải nên tu 

học như thế nào, làm thế nào đãi người, tiếp vật.  Ðây là Phật pháp 

chân chánh, Phật pháp chân thực. 

---o0o--- 

19.Ly tướng tu phước   (Buổi sáng 09-02-95) 

Xả  tài  là  phước,  nhưng  càng  quan  trọng  hơn  là  phải  chẳng  chấp 

tướng.  Tu phước mà chấp tướng là phước báo nhân thiên, tu phước 

mà  ly  tướng  mới  có  thể  minh  tâm  kiến  tánh,  mới  có  thể  vãng  sanh, 

bất thoái thành Phật. 

Chẳng những ngoại tài có thể xả, nội tài cũng phải xả.  Nội tài là gì? 

Tinh  thần,  lao  lực  của  chúng  ta,  nếu  có  thể  phục  vụ  cho  đại  chúng 

một cách vô điều kiện thì gọi là xả nội tài.  Chẳng cầu báo đáp, thực 

sự vì xã hội, vì đại chúng mà phục vụ là bố thí. 

---o0o--- 

20.Phước báo và trí huệ   (Buổi sáng 11-02-95) 

‘Có tiền là phước báo, dùng tiền là trí huệ’.  Nếu người có phước báo 

to lớn nhưng chẳng có trí huệ, toàn bộ [tiền của] họ dùng đều vô ích; 

người có trí huệ tuy phước báo nhỏ nhưng họ có thể đem mỗi đồng 

tiền của  họ tu  những  phước  báo to  lớn,  đó gọi  là  ‘xả  tài  tu  phước’. 

Từ đó có thể biết người chẳng có trí huệ muốn tu phước cũng chẳng 

tu được. 

Trên  thực  tế  xét  từ  lúc  tu  nhân  mà  nói  thì  trí  huệ  quan  trọng  hơn 

phước  báo, vì người có trí  huệ sẽ chẳng tạo tội nghiệp và giảm bớt 

những lỗi lầm của mình đến mức thấp nhất; người chẳng có trí  huệ 

khi  tạo  tội  nghiệp  còn  tưởng  là  mình  đang  tu  phước.   Trước  mắt 

chúng ta có thể nhìn thấy rất nhiều trường hợp này, họ thiệt là có tiền 

và cũng phát tâm nhưng những gì họ tạo tác đều là tội nghiệp, chẳng 

phải tu phước, lại cứ tưởng mình đang tu phước, chuyện này thiệt là 

rất đáng tiếc. 

---o0o--- 

21.Tùy hỷ   (Buổi sáng 12-02-95) 

Trong các  đoàn thể,  phiền não  tập  khí  dễ nhìn  thấy  nhất  là  ‘đố  kỵ’. 

Người nào chẳng có tâm đố kỵ?  Ai nói ‘Tôi chẳng có tâm đố kỵ’ thì 

người đó chẳng phải là phàm phu.  Hễ là phàm phu thì chắc chắn sẽ 

có  tâm  đố  kỵ,  cho  dù  là  người  xuất  gia  cũng  chẳng  ngoại  lệ.   Tùy, 

Ðường  là  thời  đại  hoàng kim  của Phật  giáo  Trung  Quốc,  là  thời  đại 

Phật pháp vô cùng hưng thịnh, Lục Tổ Huệ Năng đã xuất hiện trong 

thời đại này.  Sau khi được truyền trao y bát ở Hoàng Mai, bạn xem 

ai có  thể nhịn được [không giành lại  y bát]?  Ðây là hiện tượng gì? 

Ðố kỵ! 

Nếu  chúng  ta  không  thể  hàng  phục  được  tâm  đố  kỵ,  tham,  sân,  si, 

mạn, chẳng những đạo nghiệp không  thể thành tựu mà kết quả của 

việc này nhất định sẽ phá hoại đạo tràng.  Cho dù ảnh hưởng không 

rõ ràng thì cũng gây chướng ngại cho sự phát triển của đạo tràng và 

gây chướng ngại cho sự thành tựu của đồng tham đạo hữu.  Nói một 

cách  khác  thì  là  chướng  ngại  cho  việc  hoằng  pháp  lợi  sanh.   Mọi 

người  đều  biết tội  này  được  gọi  là  ‘năm  tội  vô  gián’  trong  giới  luật. 

Thế nên Phật, Bồ Tát dạy chúng ta tu ‘Tùy hỷ’.  Tại sao không tu tùy 

hỷ?  [Tại  sao  phải  tu  tùy  hỷ?]   Thay  đổi  tâm  niệm  ngược  lại,  nếu  có 

thể  tùy  hỷ  thì  người  ta  có  thành  tựu  bao  lớn,  thành  tựu  của  mình 

cũng sẽ bằng họ, công đức của việc tùy hỷ chẳng thể nghĩ bàn. 

Lúc thấy người khác làm việc tốt nếu chúng ta có thể sanh tâm hoan 

hỷ,  có  thể  giúp  họ,  giúp  họ  thành  tựu  thì  công  đức  của  họ  chính  là 

công đức của mình, thế nên chúng ta  phải  biết tu tùy hỷ.  Những gì 

mình không thể làm được nhưng họ làm được thì mình giúp họ; nếu 

giúp chẳng được thì mình tán thán, mình hoan hỷ, mình lo lắng cho 

họ,  như  vậy  công  đức  sẽ  bằng  nhau  vì  tâm  của  mình  được  thanh 

tịnh, đây là việc mà chúng ta thường gọi là pháp hỷ sung mãn. 

Ðây cũng là lý do tại sao chúng ta đổi khoá tụng buổi tối thành tụng 

kinh  Vô  Lượng  Thọ,  phẩm  ba  mươi  hai  đến  phẩm  ba  mươi  bảy. 

Chúng  ta  có  thể  mỗi  ngày  đọc  những  tập  khí  lỗi  lầm  nói  trong  đoạn 

kinh này một lần, đọc xong phản tỉnh, kiểm điểm xem mình có những 

tội lỗi này hay không?  Nếu có thì phải sửa sai đổi mới, như vậy mới 

gọi là chân chánh tu hành. 

---o0o--- 

22.Khóa tụng sáng tối  (Buổi sáng 12-02-95) 

‘Xã  hội’  hiện  nay  có  thể  nói  là  đã  lan  rộng  đến toàn  thế  giới,  chẳng 

còn giới hạn ở một  địa phương nào, đều có sự  hiểu lầm rất lớn đối 

với Phật pháp.  Sự hiểu lầm này sẽ gây chướng ngại cho sự tu học 

Phật  pháp, chướng ngại  cho sự  truyền bá Phật  pháp.  Thế nên cần 

phải  in  hai  cuốn  sách  mỏng  ‘Nhận  thức  Phật  giáo’  và  ‘Truyền  thọ 

Tam Quy’ với số lượng thật nhiều và truyền bá rộng ra. 

Tu hành, những khóa tụng và nghi quỹ mà cổ đức soạn ra đích thực 

có  thể  đem  lại  lợi  ích  cho  hết  thảy  chúng  sanh  thời  xưa.  Ngày  nay 

nghiệp chướng chúng sanh sâu nặng và cơ sở đã mất hết – cơ sở là 

chẳng đọc sách Khổng - Mạnh, Lão - Trang, những lý luận Ðạo giáo 

cũng  chẳng  hiểu,  Tiểu  Thừa  cũng  chẳng học.   Giống  như  ngày  nay 

chúng ta xây nhà lầu mà chẳng có nền móng vậy, chẳng có cơ sở thì 

đi  vào  Ðại  Thừa  làm  sao  có  thể  thành  tựu  được?   Xưa  nay  phàm 

những  đại  đức  có  thành  tựu  bất  kể  là  tại  gia  hay  xuất  gia,  căn  bản 

Nho  học  của  họ  đều  rất  sâu  dày.   Vì  vậy  những  nghi  quỹ  (thời  xưa 

gọi là Khoá tụng sáng tối) bây  giờ chẳng dùng được.   Mục đích của 

công  khóa  sáng  tối  là  nhằm  giúp  chúng  ta  sửa  đổi  tâm  hạnh,  nếu 

chúng  ta  tụng  xong mà  tâm  hạnh  chẳng  có  thay  đổi  gì  hết  thì  khóa 

tụng  sáng  tối  này  cũng  dư  thừa.   Vì  vậy  chúng  tôi  mới  thay  đổi  nội 

dung  của  khóa  tụng,  buổi  sáng  tụng  phẩm  thứ  sáu,  buổi  tối  tụng 

phẩm ba mươi hai đến phẩm ba mươi bảy của kinh Vô Lượng Thọ. 

Mục đích của khóa sáng là hy vọng trong tâm của mỗi người đều có 

bốn mươi tám lời nguyện, như vậy mới gọi là niệm Phật, nhớ Phật. 

Trong tâm thực sự có Phật, trong tâm có A Di Ðà Phật, có bốn mươi 

tám lời nguyện của Phật A Di Ðà.  Trong bốn mươi tám nguyện này 

bao gồm hết thảy y báo và chánh báo trang nghiêm của Tây phương 

Cực Lạc thế giới.  Khóa tối là niệm niệm chẳng quên lời dạy của Phật 

A Di Ðà, chúng ta phải y giáo phụng hành, như pháp tu trì, đây mới 

thực  là  chân  chánh niệm  Phật,  chẳng  phải  niệm  suông  trong  miệng 

mà thôi. 

Kinh Vô Lượng Thọ là đốn giáo.  Ðốn giáo nghĩa là chẳng có 

thứ lớp, cho dù chúng ta chẳng có cơ sở Nho học sâu dày cũng có 

thể thành tựu, đây là chỗ thù thắng của pháp môn này.  Từ đó có thể 

y theo nguyện của A Di Ðà Phật mà phát nguyện, y theo lời dạy của 

A  Di  Ðà  Phật  mà  tu  hành  --  phẩm  ba  mươi  hai  đến  phẩm  ba  mươi 

bảy là lời  dạy của A Di Ðà Phật, nội dung là ngũ giới,  thập thiện, là 

cơ sở chung của Ðại Thừa và Tiểu Thừa.  Từ đây gắng sức học tập, 

chúng ta  niệm Phật mới có thành tựu, đây là lý do tại sao chúng tôi 

thay đổi khóa tụng sáng tối. 

---o0o--- 

23.Tâm thanh tịnh   (Buổi sáng14-02-95) 

Trong thời đại  ngày  nay muốn tu hành có được thành tựu thì chỉ có 

niệm  Phật  cầu  sanh  Tịnh  Ðộ,  trừ  con  đường  này  ra  thì  đích  thực 

chẳng có con đường nào khác.  Niệm Phật phải niệm đến lúc nào thì 

mới  thực  sự  nắm  chắc  có  thể  vãng  sanh?   Phải  niệm  đến  lúc  tâm 

thanh  tịnh.   Tâm  thanh tịnh tức  là  công  phu  thành  phiến,  có  thể  đới 

nghiệp vãng sanh. 

Làm  thế  nào  có  thể  làm  được  tâm  thanh  tịnh?   Nhất  định  phải  có 

công  phu  ‘nhìn  thấu,  buông  xuống’.   Nhìn  thấu  là  học  vấn,  buông 

xuống là công phu.  Buông xuống những gì?  Buông xuống hết thảy 

vọng  tưởng,  phiền  não,  tri  kiến.   Chân  chánh  phải  học  Lục  Tổ  Huệ 

Năng  đại  sư:  ‘Nếu  là  người  tu  đạo  chân  chánh,  chẳng  nhìn  lỗi  thế 

gian’ thì tâm bạn sẽ thanh tịnh. 

Ngày nay  chúng ta vẫn còn thấy  người này chẳng đúng, chuyện kia 

cũng  chẳng  đúng  là  vì  nguyên  nhân  gì  vậy?   Vì  chúng  ta  có  phân 

biệt, chấp trước.  Chỉ có người chân chánh muốn vãng sanh thì mới 

thiệt buông xuống hết.  Tăng đoàn là tăng đoàn hòa hợp, thanh tịnh -

-  không  những  chẳng  nghe  đến  thị  -  phi,  ngay  cả  trong  tâm  cũng 

chẳng có tâm niệm này. 

---o0o--- 

24.Học  (Buổi sáng 14-02-95) 

Trong xã hội có nói: ‘Học làm người’.  Học làm người tức là học luân 

lý, đạo đức.  Thí dụ học Thập thiện, Tứ vô lượng tâm (từ, bi, hỷ, xả) 

tức  là  học  làm  người  của  trời  Dục  Giới,  họ  cao  hơn  chúng  ta  một 

bậc.  Học Tứ thiền bát  định tức là  học làm người của trời Sắc Giới, 

cảnh giới này còn cao hơn.  Học Bốn mươi tám nguyện, học Lục độ, 

Thập đại nguyện vương tức là học làm người của Tây phương Cực 

Lạc thế giới, đây mới là việc chúng ta thực sự muốn học. 

‘Học’  chẳng  có  nghĩa  là  ‘tôi  hiểu,  tôi  biết  rõ’  thì  xem  là  đã  học  rồi. 

Chữ học ở đây có nghĩa là ‘noi gương’, ‘học tập theo’, đây là động từ 

chứ  chẳng  phải  là  danh  từ,  tức  là  muốn  chúng  ta  chân  chánh  làm 

cho bằng được.  Ngày nay chúng ta tu hành tự mình chẳng đạt được 

pháp hỷ,  đó chỉ là sống qua  ngày, tại sao chẳng được pháp hỷ?  Vì 

chúng ta chẳng thực lòng học tập. 

Học  phải  bắt  đầu  từ  đâu?   Bắt  đầu  từ  đọc  kinh.   Trong  kinh  dạy 

chúng ta phải làm như thế nào thì chúng ta làm như vậy, y theo kinh 

điển mà hết lòng phản tỉnh, mỗi ngày có thể phát hiện một lỗi lầm của 

mình, như vậy tức là giác ngộ.  Mỗi ngày có thể sửa đổi một lỗi lầm 

thì  mới  là  chân  tu,  cũng như  lão  cư  sĩ  Hạ  Liên  Cư  trong  cuốn  ‘Tịnh 

Ngữ’ có dạy: ‘Chân cán’ (Làm thực sự).  Có thể chân tu, làm thiệt, ba 

năm  liền  siêu  phàm  nhập  thánh,  sẽ  chẳng  là  phàm  phu  nữa;   nếu 

chẳng chịu học, chẳng chịu làm thì chẳng có cách gì hết. 

Phải  đọc  kinh  như  thế  nào?   Phải  dùng  tâm  chân  thành,  tâm  thanh 

tịnh,  tâm  cung  kính  mà  đọc,  được  vậy  thì  sẽ  có  chỗ  ngộ.  Có  nhiều 

người  đọc  kinh  rất  khổ,  tại  sao  vậy?   Vì  họ  dùng  tâm  vọng  tưởng, 

phân biệt, phiền não để đọc, hoàn toàn chẳng thể hội ý tứ, cảnh giới 

trong kinh, vậy thì đương nhiên càng đọc càng khổ.  Chỉ có dùng tâm 

chân thành, tâm thành tịnh, tâm cung kính để đọc thì mới tương ứng 

với tâm Phật, mới có thể hiểu được ý tứ trong kinh.   Vì chân thành, 

thanh  tịnh,  cung  kính  chẳng  có  cùng  tận,  cho  nên  ý  tứ  trong  kinh 

cũng chẳng có cùng tận, vô cùng vô tận. 

---o0o--- 

25.Lục Hòa kính      (Buổi sáng 16-02-95) 

Người với người ở chung với nhau phải biết bao dung.  Phật vì tăng 

đoàn chế định Lục Hòa Kính, lục hòa kính là đoàn thể thù thắng nhất 

nên  gọi  là  ‘Chúng  Trung  Tôn’  –  trong  các  đoàn  thể  khắp  thế  gian, 

xuất thế gian, đoàn thể hòa kính là tôn quý nhất.  Ðích thực là được 

chư  Phật  hộ  niệm,  Long  thiên  tán  thán,  ủng  hộ.   Tại  sao  chẳng  thể 

hòa?    Nguyên  nhân  ở  đâu?   Ðoàn  thể  càng  lớn  thì  hòa  kính  càng 

khó  khăn,  nguyên  nhân  căn  bản  là  vì  ngã  kiến,  ngã  chấp,  đây  là 

nguyên nhân căn bản của sự bất hòa, của sự tạo tội. 

Sự tu học của Phật pháp, chẳng nói đến pháp Ðại thừa, trong pháp 

Tiểu  Thừa,  điều  đầu  tiên  là  phải  phá  ngã  kiến,  phá  ngã  chấp.   Học 

Phật đầu tiên phải học cái gì?  Là học ‘vô ngã’, vô ngã thì sẽ hòa, vấn 

đề  liền  được  giải  quyết  ngay  trên  căn  bản  --  chẳng  có  ngã  chấp, 

chẳng có pháp chấp. 

Chúng  ta  đã  phát  tâm  xuất  gia,  sanh  hoạt  trong  tăng  đoàn  là  một 

nhân duyên hiếm có, phải tự mình tôn trọng mình (tự trọng), phải hết 

lòng nỗ lực, coi đạo nghiệp làm  hạng  nhất,  y  chúng, nương vào đại 

chúng,  khuyến  khích  lẫn  nhau,  trau  giồi  dùi  mài.   Tự  mình  chúng  ta 

có thể thành tựu thì là thành tựu của xã hội, tức là Phật pháp trụ thế 

có  thành  tựu,  tức  là  thành  tựu  chúng  sanh  lìa  khổ  được  vui.   Bạn 

xem  ảnh  hưởng của việc  này  bao  lớn?   Chúng  ta  phải  tự  mình  làm 

một gương tốt, chẳng những làm gương cho người tại gia, đồng thời 

cũng  làm  gương  cho  đồng  tu  xuất  gia,  như  vậy  mới  thiệt  chẳng  cô 

phụ đã một phen xuất gia, đây mới chân chánh là tu tập tích lũy công 

đức. 

---o0o--- 

26.Phước huệ nhân quả    (Buổi sáng 16-02-95) 

Phải  biết  hết  thảy  các  pháp  trong  thế  gian  và  xuất  thế  gian  đều  là 

nhân  quả  phước  huệ.   Phước  tuy  quan  trọng,  nhưng  huệ  còn  quan 

trọng hơn.  Có phước chẳng có huệ, khi hưởng phước nhất định sẽ 

tạo tội nặng,  đây là như nhà Phật  thường  nói ‘oán ba đời’.  Ðến lúc 

phước  hưởng  hết,  đọa lạc  trong  ác  đạo rồi  mới  muốn  thoát  khỏi  thì 

chẳng dễ, không biết phải trải qua bao nhiêu đời, bao nhiêu kiếp? 

Có  huệ  chẳng  có  phước  tuy  đời  sống  rất  thanh  bần,  rất  khó  khăn, 

nhưng  chẳng  tạo  tội  nghiệp.   Họ  thế  nào  cũng  có  khả  năng  vãng 

sanh  thành  Phật,  vì  sanh  sống  quá  khổ,  họ  chán  chường  đời  sống 

trong thế gian này, dễ sanh khởi đạo tâm.  Do đây có thể biết phước 

báo chẳng phải là chuyện tốt, Phật dạy đệ tử xuất gia phải tu phước 

nhưng  nhất  định  đừng  hưởng  phước,  cứ  sống  đời  sống  thanh  bần 

như  cũ,  phải  dùng  sự  khổ làm  thầy,  đạo lý  là  ở  chỗ  này,  là  sợ  bạn 

hưởng phước rồi tạo tội nghiệp. 

---o0o--- 

27.Thật thà    (Buổi sáng 08-05-95) 

Ý  nghĩa  quan  trọng  nhất  trong  kinh  Kim  Cang  là:  tu  học  Ðại  Thừa 

Phật pháp phải tu học trong đời sống hằng ngày.  Nói một cách khác 

tức là dạy cho chúng ta làm thế nào để sống cuộc đời của chư Phật, 

Bồ  Tát.   Phật,  Bồ  Tát  sống  cuộc  đời  đại  trí  huệ,  đại  giác  ngộ,  đời 

sống như vậy mới là chân thực hạnh phúc mỹ mãn. 

Niệm  Phật  chẳng  thể  thành  tựu  là  vì  chẳng  thật  thà  (chẳng  chắc 

thật).  Chẳng thật thà là chẳng biết sống cách nào, khi sanh ra đời hồ 

đồ  lộn  xộn,  chết  đi  cũng  hồ  đồ  lộn  xộn.   Như  vậy  đúng  là  rất  đáng 

thương, cũng như trong kinh thường nói: ‘những người đáng thương 

xót’. 

Sau  khi  có  trí  huệ  Bát  Nhã,  hiểu  rõ  chân tướng  của  nhân  sanh mới 

biết thật thà, một lòng một dạ niệm Phật cầu sanh Tịnh Ðộ.  Ai có thể 

tiếp nhận thì người đó sẽ được lợi ích.  Nếu chẳng chấp nhận, chẳng 

thể  chắc  thật  niệm  Phật  cầu  sanh  Tịnh  Ðộ,  chính  là  như  kinh  Ðịa 

Tạng  có  nói:  ‘Chúng  sanh  trong  Diêm  Phù  Ðề  khởi  tâm  động  niệm 

chẳng có gì là chẳng tạo tội’.  Ðã tạo tội nghiệp thì đời sau nhất định 

sẽ  còn  luân  hồi  trong  lục  đạo,  bất  luận  là  tu  hành  tốt  đến  đâu,  nếu 

chẳng thể thoát ra khỏi tam giới thì đều là chẳng thành tựu. 

Mục  đích  chúng  tôi  giảng  kinh  Kim  Cang  là  vì  muốn  khuyên  mọi 

người, dạy cho mọi người hiểu rõ chân tướng sự thật, phải chết lòng 

trọn ý thật thà niệm Phật cầu sanh Tịnh Ðộ.  Những gì nói trong kinh 

Kim  Cang  cho  đến  những  gì  đức  Phật  nói  trong  hai  mươi  hai  năm 

giảng  kinh  Bát  Nhã  đều  cũng  là  vì  dạy  chúng  ta  phải  nhìn  thấu, 

buông  xuống.   Tại  sao  bốn  chữ  ‘nhìn  thấu,  buông  xuống’  này  đã 

giảng trong suốt hai mươi hai năm?  Hãy nghĩ xem ai nghe xong liền 

nhìn  thấu,  liền  buông  xuống  được?   Nghe  thì  cũng  nghe  rồi,  nói  thì 

cũng nói xong nhưng vẫn chẳng nhìn thấu, chẳng buông xuống như 

cũ.  Trong  tâm  từ  sáng  đến  tối  vẫn suy  nghĩ  lung  tung,  lời  nói  hành 

động vẫn phê bình kẻ khác, chẳng biết kiểm điểm bản thân mình, đây 

đúng là nhìn chẳng thấu, buông xuống chẳng nổi. 

---o0o--- 

28.Thừa nguyện tái lai      (Buổi sáng10-05-95) 

Tự mình chẳng chịu hết lòng tu hành, nghiệp báo thân thể của bạn là 

được  định  sẵn  trong  số  mạng.   Nếu  tự  mình  chịu  hiến  thân  vì  Phật 

pháp, hiến thân vì hết thảy chúng sanh thì thân thể này chẳng phải là 

của bạn nữa mà là thừa nguyện tái lai (nương vào nguyện trở lại). 

Vì vậy chẳng cần phải đợi đến lúc  từ  Tây  phương Cực Lạc thế giới 

trở lại đây, chỉ cần bây giờ nguyện lực vừa chuyển thì có thể chuyển 

biến thân nghiệp báo của mình thành thân của nguyện lực, đây chính 

là thừa nguyện tái lai.  Thừa nguyện tái lai là ngay trong một niệm có 

thể làm được, trong đây một chút xíu giả dối chẳng thể xen vào, phải 

là  thuần  chánh  chẳng  vọng,  xen  vào  một  tí  giả  dối  thì  vẫn  phải  thọ 

nghiệp báo. 

---o0o--- 

29.Sửa lỗi  (Buổi sáng12-05-95) 

Bất  luận  là  xuất  gia  hay  tại  gia,  hễ  là  đệ tử  Phật  tiếp  nhận sự  cúng 

dường tài vật nhất định phải đáp trả lại bằng pháp cúng dường.  Lúc 

Phật còn tại thế dùng chế độ trì  bát, lúc tiếp nhận cúng  dường nhất 

định phải thuyết pháp cho người ta nghe, đây tức là báo đáp ân của 

thí  chủ.   Trong  bất  cứ  trường  hợp  nào  chúng  ta  tiếp  nhận  sự  cúng 

dường  đều  phải  biết  quy  củ,  phải  biết  vì  người  thuyết  pháp.   Nếu 

chẳng có người khải thỉnh thì có thể không thuyết.  Có người mời thì 

nhất  định  phải  thuyết  pháp.   Nguyên  tắc  quan  trọng  nhất  của  sự 

thuyết pháp là chỉ rõ những lỗi lầm thông thường của đại chúng, giúp 

họ  sửa  sai,  như  vậy  mới  có  ích  lợi.   Thế  nên  chẳng  cần  phải  nói 

huyền thuyết diệu, chẳng cần phải nói những lời  nói  dư thừa chẳng 

có ích lợi. 

Nhà Phật thường nói đến ‘khai ngộ’ và ‘tu hành’, mọi người đều biết 

danh từ thuật ngữ này, nhưng người hiểu được hàm nghĩa bên trong 

thì chẳng  nhiều.  Trong khi đọc kinh sẽ có chỗ ngộ, niệm Phật cũng 

sẽ có chỗ ngộ, thực ra trong đời sống, lúc đãi người tiếp vật cũng sẽ 

có lúc ngộ được.  Chỗ ngộ được này nghĩa là gì?  Nghĩa là phát hiện 

lỗi lầm.  Phát hiện được lỗi lầm tức là khai ngộ, sửa đổi sai lầm trở lại 

tức  là  tu  hành.   Tu  hành  chẳng  phải  nói  mỗi  ngày  niệm  bao  nhiêu 

cuốn kinh, niệm bao nhiêu Phật hiệu, lạy bao nhiêu lạy.  Thật sự mà 

nói  đó  đều  là  hình  thức,  hình  dáng  mà  thôi.   Công  phu  chân thật  là 

‘biết lỗi’, ‘sửa lỗi’, có thể làm được bốn chữ này,  ngày  hôm nay  bạn 

sẽ cảm thấy rất sung mãn, chẳng luống uổng. 

Chẳng  những  người  tu  hành  phải  tuân  thủ  chặt  chẽ,  chúng  ta  xem 

trong  Liễu  Phàm  Tứ  Huấn  người  thế  gian  có  ông  Triệu  Duyệt  Ðạo 

mỗi ngày đều phản tỉnh, đều kiểm điểm, tìm lỗi lầm của mình để sửa 

đổi,  chẳng  để  tái  phạm.   Nhưng  người  học  Phật  ngày  nay  trong 

miệng  thì  nói  huyền  thuyết  diệu,  thực  tế  công  phu  thì  hoàn  toàn 

chẳng  có,  cho  nên  chúng  ta  thấy  người  xuất  gia  thành  tựu  chẳng 

bằng người tại gia.  Người tại gia học Phật đích thật có một số có thể 

buông  xuống  hết  thảy;  trái  lại  người  xuất  gia  học  Phật,  trong  miệng 

nói toàn là Phật pháp, đều là nói huyền thuyết diệu, nhưng những gì 

trong  tâm  suy  nghĩ  và  hành  động  đều  là  nghiệp  nhân  luân  hồi.   Nói 

thì là phá mê khai ngộ, nhưng trên thực tế những gì tự mình làm đều 

là mê hoặc điên đảo. 

Công  phu  chân  thật  phải  bắt  đầu  từ  việc  kiểm  điểm  lỗi  lầm,  tiêu 

chuẩn  này  là những lời dạy của đức  Phật  trong kinh  điển.  Thế nên 

tại sao chúng ta phải học thuộc lòng kinh điển?  Chính là  để nhớ  rõ 

tiêu chuẩn này, nếu nhớ chẳng rõ tiêu chuẩn ấy thì  chẳng thể phân 

biệt thị phi, thiện ác, cứ thường xem sai cho là đúng, đúng cho là sai, 

đây  tức  là:  ‘điên  đảo,  sai  loạn’.   Thế  nên  nhất  định  phải  nhớ  thuộc 

lòng kinh điển, phải hết lòng tự cứu mình.  Nếu có thể siêu việt luân 

hồi  ngay  trong  đời  này,  vãng  sanh  Tịnh  Ðộ  thì  tự  mình  thực  sự  đã 

được  cứu.   Nếu  chẳng  thể  vãng  sanh  Tịnh  Ðộ,  đời  này  đã  luống 

uổng,  những  gì  tu  được  trong  đời  này  cũng  chẳng  có  ích  gì,  tại  vì 

chẳng  bù  nổi  những  ác  nghiệp  đã  tạo  --  khởi  tâm  động  niệm,  ngôn 

ngữ  tạo tác  đều là  tham,  sân,  si,  mạn,  đố kỵ,  chướng  ngại.   Chư  vị 

nghĩ coi nếu sức lực này mạnh thì sẽ đi vào tam đồ, muốn giữ được 

hai đường nhân, thiên chẳng phải dễ dàng đâu. 

---o0o--- 

30.Tâm thanh tịnh   (Buổi sáng 13-05-95) 

Những  thức  ăn  chúng  ta  thường  dùng  phải  nên  cẩn  thận  để  ngừa 

trúng  độc.   Nên  biết  phương  pháp  giải  độc  có  hiệu  quả  nhất  là  tâm 

thanh tịnh, tâm đại từ đại bi.  Ðem bất cứ độc dược nào cho Phật, Bồ 

Tát cũng chẳng tạo nên tác dụng gì hết, nguyên nhân là ở chỗ nào? 

Vì tâm quý ngài thanh tịnh, từ bi.  Thế nên tâm từ bi là thuốc giải độc 

công hiệu nhất.  Còn chúng ta khi khởi tâm động niệm gì cũng tự tư 

tự lợi nên rất dễ bị những chất độc này cảm nhiễm. 

Gần đây chúng tôi nhìn thấy một số người nhất tâm chuyên chú, bất 

kể là già hay trẻ (lão cư sĩ Lưu Thừa Phù chín mươi mấy tuổi là thí 

dụ  rõ  ràng  nhất),  bạn  hãy  xem  sự  biến  hóa  trên  thân  thể,  trên  tinh 

thần,  tướng  mạo  của  họ.   Ðiểm  này  chứng  minh  những  gì  Phật  nói 

đều chẳng giả, đó gọi là chứng chuyển, một trong tam chuyển pháp 

luân  --  chứng  chuyển  là  làm  chứng  minh.   Thế  nên  chúng  ta  muốn 

thân thể khoẻ mạnh, muốn được  ít bịnh,  ít  phiền não, nếu chẳng tu 

tâm thanh tịnh, chẳng tu tâm từ bi thì chẳng có cách gì làm được hết. 

---o0o--- 

31.Chuyển biến phước đức thành công đức  (Buổi sáng 14-05-

95) 

Khi gặp chuyện trong thế gian thì chúng ta làm, đó là tu phước.  Lúc 

làm việc thì đừng sợ chịu thiệt thòi, làm nhiều là tu nhiều phước, như 

vậy thì có gì chẳng tốt?  Lúc làm chẳng nên chấp trước, chẳng nên 

để trong  tâm,  trong  tâm  một  dấu  vết  gì  cũng  chẳng lưu  giữ  lại,  như 

trong kinh Kim Cang có nói: ‘Nên không trụ vào đâu để sanh cái tâm 

ấy’  (Ưng  vô  sở  trụ  nhi  sanh  kỳ  tâm).   Ðó  mới  là  phước  báo  chân 

chánh,  phước  đức  biến thành  công  đức.   Nếu  trong  tâm  cứ  thường 

nghĩ: ‘Tôi đã từng làm được bao nhiêu việc’, đó tức là pháp thế gian, 

là phước báo hữu lậu sẽ có quả báo rất nhỏ. 

Lúc còn trẻ nên tu một chút phước, đến lúc tuổi già thì bạn sẽ hưởng 

phước,  sẽ  có  rất  nhiều  người  đến  lo  lắng  cho  bạn.   Lúc  trẻ  chẳng 

chịu tu phước đến lúc già chẳng có ai lo lắng cho thì bạn vẫn phải lao 

nhọc,  những  nhân  duyên  quả  báo  này  thiệt  là  tơ  hào  chẳng  sai. 





---o0o--- 

B.Luận sự sanh tử trọng đại  

1.Liễu sanh tử   (Buổi sáng 27-01-95) 

Phổ Hiền Bồ Tát dạy:   

‘Thị nhật dĩ quá, mạng diệc tùy giảm’  

(Một ngày đã qua, mạng cũng giảm theo). 

Người  sáng  mắt  nhìn  thấy  quang  âm  mòn  mỏi,  thời  gian  mỗi  ngày 

trôi qua, mỗi ngày giảm bớt.  Nói một cách khác thì tức là ngày càng 

gần kề cái chết. 

Ðạo  nghiệp  của  chúng ta  có  tiến  bộ theo  thời  gian  hay  không?   Chỉ 

có chân thật tu trì mới có thể liễu sanh tử, xuất tam giới.   Nếu chẳng 

thể  liễu  sanh  tử,  xuất  tam  giới  thì  đời  này  sẽ  luống  uổng.   Cho  dù 

niệm Phật tu phước thì là như Phật thường nói ‘tam thế oán’ (oán ba 

đời).   Oán  ba  đời  chẳng  phải  là  chuyện  tốt,  đời  này  niệm  Phật  tu 

phước, đến đời sau hưởng phước thì sẽ trở nên hồ đồ; khi hồ đồ sẽ 

tạo tội nghiệp, sẽ chịu khổ báo.  Những người quyền quý giàu to đều 

là  do  đời  trước  trong  nhà  Phật  từng  niệm  Phật  tu  phước  nhưng 

chẳng  thể  liễu  sanh  tử.   Trong  đời  này  có  quyền  thế,  làm  xằng  làm 

bậy, khi tạo tội nghiệp so với những người thường đều nặng hơn rất 

nhiều.   Thế  nên  chúng  ta  phải  nhìn  xa  một  chút,  một  người  chân 

chánh giác ngộ phải lấy việc liễu sanh tử làm mục tiêu. 

Muốn được liễu sanh tử pháp duy nhất trong các pháp Ðại thừa mà 

chúng ta dám chắc [mình có khả năng thành công] là pháp niệm Phật 

cầu sanh Tịnh Ðộ.  Nếu muốn chân chánh làm được thì phải ghi nhớ 

lời của Phổ Hiền Bồ Tát -- học Bồ Tát đạo, tu Bồ Tát hạnh.   Mỗi khi 

gặp một  vị thiện tri thức trong năm mươi ba lần tham vấn Thiện Tài 

đồng  tử  đều  hỏi  về  hai  vấn  đề  này.   Cái  gọi  là  Bồ  Tát  đạo  chính  là 

cách  giữ  tâm,  trong  những  bài  giảng  chúng  ta  thường  nói:  ‘Tâm, 

Nguyện, Giải, Hạnh phải giống Phật’.  Tâm và Nguyện tức là Bồ Tát 

đạo, Giải và Hạnh tức là Bồ Tát hạnh. 

Học Phật thì phải học giống Phật, cho dù chẳng thể làm giống y hệt 

thì  cũng  phải  làm  chẳng  khác  nhiều  lắm,  như  vậy  mới  gọi  là  học 

Phật.   Trong  thế  gian  có  một  số  người  chuyên  làm  việc  ‘Phật  học’ 

chứ chẳng phải là học Phật.  Phật học là gì?  Tức là có Giải chẳng có 

Hạnh, chỉ nghiên cứu Phật pháp như một thứ học vấn nhưng chẳng 

thể  làm  theo,  họ  chẳng  có  tâm  này,  và  cũng  chẳng  có  cái  nguyện 

này,  đó  là  Phật  học;  người  có  Tâm,  có  Nguyện  khi  hiểu  được  bao 

nhiêu thì họ sẽ làm bấy nhiêu, như vậy mới là một người học Phật. 

Vì vậy ‘học Phật’ có thể liễu sanh tử, ‘Phật học’ chẳng thể liễu sanh 

tử, chúng ta phải hiểu rõ hai việc này. 

Kinh  giáo  trong  nhà  Phật  là  dung  thông  –  viên  dung,  thông  đạt  vô 

ngại, cho nên thông [đạt] một kinh thì hết thảy kinh đều thông.  Không 

những  kinh  giáo  là  dung  thông,  pháp  thế  gian,  xuất  thế  gian  cũng 

thông,  vì  tất  cả  đều  từ  chân  tâm  bản  tánh  của  mình  biến  hiện  mà 

thành,  nó  đều  có  cùng  một  căn  nguyên,  không  có  đạo  lý  chẳng 

thông.   Tại  sao  chẳng  thông?   Chẳng  thông  là  vì  có  chướng  ngại, 

chướng ngại chính là mê hoặc,  điên  đảo, phân biệt, chấp trước, chỉ 

cần phá trừ chướng ngại thì pháp thế gian và xuất thế gian đều viên 

dung và thông đạt vô ngại. 

Quán Thế Âm Bồ Tát hiểu rõ đạo lý này nên được đại tự tại.  Tại sao 

Ngài  có  thể  biết  được?   Do  quán chiếu  mà  hiểu  được.   Quán  chiếu 

nghĩa  là  gì?  Lúc  sáu  căn tiếp  xúc  với  sáu trần  bên  ngoài  chẳng  có 

phân biệt, chẳng có chấp trước, chẳng có vọng tưởng, tất cả đều rõ 

ràng minh bạch, như vậy gọi là quán chiếu.  Nếu có một chút ý tứ ở 

trong đó thì chẳng gọi là quán chiếu. 

‘Quán  chiếu’  thực  ra  là  tự  tánh  tịnh,  tức  là  ‘kiến  văn  giác  tri’  (thấy  - 

nghe - hay - biết) của tự tánh, cho nên có thể thấy được chân tánh. 

Phàm  phu  mê  mất  tự  tánh,  chỉ  dùng  tình  thức  –  nghĩa  là  tám  thức, 

năm  mươi  mốt  tâm  sở,  đó  là  ‘tình  kiến’  –  tình  kiến  nghĩa  là  như 

người ta thường gọi: ‘có  xen lẫn cảm  tình’.  Cảm tình là gì?  Tức là 

phân biệt, chấp trước, vọng tưởng.  Ðem theo ‘kiến văn giác tri’ của 

những  thứ  này  là  kiến  giải  của phàm  phu.   Do  đó có  thể  biết  khi  lìa 

khỏi  hết  thảy  phân  biệt,  chấp  trước,  vọng  tưởng thì  là  kiến  giải  của 

Phật,  Bồ  Tát.   Kiến  giải  của  Phật,  Bồ  Tát  gọi  là  quán  chiếu,  gọi  là 

chiếu  kiến.   Vì  vậy  nếu dùng  kiến  giải  của phàm  phu  để tu  hành thì 

tuyệt đối chẳng thể siêu việt lục đạo. 

Phàm phu rất khó lìa khỏi tình kiến, nếu dùng tình kiến để tu học thì 

hết thảy pháp môn chẳng có pháp nào được thành tựu hết, chỉ có tu 

học Tịnh Ðộ mới có thể.  Nhưng chúng ta nên biết tu Tịnh Ðộ là phải 

dùng công phu niệm Phật đè nén tình kiến, được vậy thì mới có thể 

vãng sanh.  Nếu đè nén chẳng nổi thì không thể vãng sanh.  Cũng có 

nghĩa là phiền não chưa đoạn, chỉ là tạm thời  đè nén mà thôi.  Nếu 

trong  sát na lâm  chung mà  phiền  não  chẳng  hiện  hành thì sẽ thành 

công.  Nếu phiền não khởi lên ngay lúc đó thì chẳng thể vãng sanh. 

Thật ra niệm Phật cũng là ‘quán chiếu’, người biết dụng công  so với 

người tham thiền chẳng có gì khác nhau.  Trong ‘Ðại Thế Chí Bồ Tát 

Niệm Phật Viên Thông Chương’ có dạy: ‘nhiếp trọn sáu căn’, nếu làm 

được nhiếp trọn sáu căn thì giống hệt như tham thiền; thí dụ chúng ta 

chỉ làm được ‘tịnh niệm tiếp nối’ mà chẳng biết làm thế nào để ‘nhiếp 

trọn sáu căn’ thì chẳng giống với tham thiền. 

---o0o--- 

C. Khuyến khích thành kính nhân sanh    

1.Thành kính (Buổi sáng 04-02-95) 

Cầu  học,  cầu  đạo  đều  dùng  một  chữ  ‘cầu’,  tự  mình  phải  cầu  cho 

được, nếu tự mình chẳng chịu [tìm cầu] thì chẳng có ai nói cho bạn 

đâu.   Vì  chúng  sanh  chẳng  biết  và  cũng  chẳng  biết  cầu  nên  chư 

Phật, Bồ Tát đại từ đại bi hiện thân thuyết pháp, thay thế chúng sanh 

thỉnh cầu.  Trong kinh điển chúng ta thấy những người ‘đương cơ’ là 

người  thay  thế  chúng  sanh  [thỉnh]  cầu  pháp.   Trong  kinh  Vô  Lượng 

Thọ,  A  Nan  đứng  ra  khải  thỉnh  tức  là  thỉnh  pháp  thay  cho  chúng 

sanh. 

Ðạo  và  Học  nhất  định  phải  có  cầu  mới  nói,  dụng  ý  ở  đây  là  ‘trọng 

đạo’ – tôn sư trọng đạo.  Chỉ có ‘tôn’, có ‘trọng’ thì người học mới đạt 

được lợi ích.  Cũng như Ấn Quang đại sư dạy: ‘Một phần thành kính 

được  một  phần  lợi  ích,  hai  phần  thành  kính  thì  được  hai  phần  lợi 

ích’.  Mười phần thành kính thì người ta sẽ khai ngộ, được lợi ích to 

lớn.   Bởi  vậy  nên  người  xưa  thường  nói:  ‘không  thành  thì  không 

ngộ’.   Chẳng  có  tâm  thành  kính  thì  lợi  ích  gì  cũng  chẳng  đạt  được, 

cho dù đến nghe thì chẳng qua chỉ là việc học thông thường mà thôi, 

chẳng thể nào đạt được lợi ích chân thật. 

Lợi ích chân thật là điều mà nhà Nho gọi là ‘biến hóa thân thể’ (biến 

hóa  khí  chất)  và  nhà  Phật  gọi  là  chuyển thức  thành  trí.   Nếu  có  thể 

biến  hóa  thân  thể  thì  tức  là  chuyển  phàm  thành  thánh.   Nếu  nghe 

không hiểu thì chỉ là nghe trên lời nói, văn tự, chẳng có liên quan gì 

đến tâm tánh của mình.  Nếu chẳng có một chút xíu thành kính thì chỉ 

được một tí lợi ích bên ngoài mà thôi.  Nếu mọi người lưu ý một chút 

thì sẽ thấy những hiện tượng này rất rõ ràng. 

Có thể chúng ta tự mình sẽ nghĩ: ‘Tôi đích thật đối với lão sư rất cung 

kính,  đối  với  Phật  pháp  cũng  rất  cung  kính,  bản thân  cũng  rất  thâm 

nhập, vậy thì tại sao chẳng đạt được lợi ích?’.  Hãy thử nghĩ: chúng 

ta  đối  với  người  ác  thì  sao?   Ðối  với  người  mình  ghét  thì  sao?   Có 

thể  cung  kính  hay  chăng?   Trong  chân  tâm  chẳng  có  phân  biệt,  có 

phân biệt thì chẳng là chân tâm.  Tôi đối với người này cung kính, đối 

với  người  kia  chẳng  cung  kính,  cái  tâm  này  là  giả,  là  hai  tâm.   Thế 

nên vấn đề phát sanh ở chỗ chẳng có tâm thành kính, chẳng có tâm 

cung kính. 

Tâm  cung  kính  chân  chánh  tức  là  nhất  tâm,  tức  là  tâm  bình  đẳng, 

tâm thanh tịnh.  Bất luận biểu hiện được kiền thành như thế nào, nếu 

trong tâm còn phân biệt, chấp trước, thì chẳng phải là nhất tâm.  Có 

phân biệt tức là chẳng bình đẳng; chấp trước tức là nhiễm ô, chẳng 

thanh tịnh, đây là mấu chốt tại sao nghe pháp, đọc kinh chẳng được 

lợi ích chân thật. 

---o0o--- 

D. Khuyên tin sâu nhân quả    

1.Nhân quả   (Buổi sáng 26-01-95) 

Bát Nhã và Tịnh Ðộ đều đặc biệt nhấn mạnh nhân duyên quả báo – 

‘nhân như vậy thì quả như vậy, duyên như vậy thì báo như vậy’ (như 

thị  nhân,  như  thị  quả,  như  thị  duyên,  như  thị  báo).   Thế  nên  khi 

chúng ta khởi tâm động niệm nếu có thể nghĩ đến quả báo tương lai 

thì tự nhiên tâm sẽ thâu liễm, tự nhiên sẽ bình tĩnh lại.  Nếu chúng ta 

tạo  nhân  gây  chướng  ngại  cho  người  khác,  tương  lai  nhất  định  sẽ 

nhận  quả  báo  người  khác  chướng  ngại  mình,  thiệt  đúng  là  ‘một 

miếng  ăn một miếng uống đều đã định sẵn’ (nhất ẩm  nhất trác mạc 

phi tiền định).  Là do ai định sẵn?  Là do nhân mình đã tạo định sẵn. 

Thế nên Phổ Hiền Bồ Tát Thập nguyện vương dạy chúng ta phải tùy 

hỷ  công  đức.   Tùy  hỷ  tức  là  tâm  Bồ  Tát,  tùy  hỷ  tức  là  chẳng  gây 

chướng ngại cho người khác. 

Tâm đố kỵ, chướng ngại của phàm phu chúng ta rất nặng, vừa thấy 

người ta có một chút lợi lộc gì, chúng ta liền cảm thấy khó chịu.  Có 

tâm niệm này thì  đã là không đúng rồi, nếu  còn tìm cách để phá rối 

họ,  phá  hoại  họ,  thì  tội  nghiệp  sẽ  rất  nặng.   Nếu  thiện  pháp  này  có 

thể đem lại lợi ích cho chúng sanh thì tội lỗi này còn nặng hơn nữa, 

vì đây chẳng phải chỉ gây chướng ngại cho một người mà là chướng 

ngại  rất  nhiều  người,  vì  vậy  nên  chúng  ta  nhất  định  phải  hiểu  rõ 

những mối quan hệ nhân quả này. 

---o0o--- 

2.Bố thí pháp   (Buổi sáng 15-02-95) 

Trong  ‘Hoa  Nghiêm  Kinh  Biệt  Hành  Sớ  Sao’  có  giảng  về  Quảng  tu 

cúng  dường  –  Cúng  dường  tài  vật  chẳng  bằng  cúng  dường  pháp. 

Trong kinh văn có một đoạn khai thị vô cùng hấp dẫn của cư sĩ Duy 

Ma,  trong đó quan trọng nhất là chân  chánh  bố thí  pháp không như 

chúng ta hiện nay tặng vài quyển kinh sách, tặng vài cuồn băng thâu 

âm [thuyết pháp] thì gọi là bố thí pháp, chuyện này quá nhỏ bé.  Cư 

sĩ Duy Ma nói: ‘Pháp bố thí là dùng thân làm mẫu mực, như pháp tu 

hành, làm gương tốt cho tất cả chúng sanh, như vậy mới là pháp bố 

thí  chân  chánh’.   Ðoạn  khai  thị  này  dạy  cho  chúng  ta  một  điểm  rất 

hay, như vậy chúng ta mới đạt được lợi ích chân thật của Phật pháp. 

Thí dụ chúng ta thực sự bố thí tài vật, bố thí pháp, và bố thí vô úy, tu 

ba  thứ  nhân  này  thì  sẽ  được  ba  thứ  quả  báo  --  được  giàu  sang, 

thông  minh  trí  huệ,  khoẻ  mạnh  sống  lâu.   Làm  cho  hết  thảy  chúng 

sanh nhìn thấy, để cho họ thấy những quả báo này và hỏi bạn: ‘Làm 

sao  bạn  được  lợi  ích  thù  thắng  như  vậy?’,  bạn  mới  nói  cho  họ  biết 

[muốn được quả báo như vậy thì] phải tu ba thứ nhân này.  Cho nên 

nhất định phải làm cho người khác nhìn thấy.  Khi trì giới thì tự mình 

hết lòng trì giới, đoạn hết thảy ác nghiệp, làm cho tận đáy lòng mình 

thực sự  đạt được thanh tịnh, thiện lương.  Cho đến nhẫn nhục, tinh 

tấn,  thiền  định,  Bát  Nhã  đều  phải  thực  sự  làm  cho  được,  như  vậy 

chính là bố thí pháp. 

Nếu bạn làm chẳng được mà nói cho người khác nghe, khuyên 

người thì chẳng có hiệu quả gì hết, người ta chưa chắc sẽ tin tưởng. 

Trong kinh đức Phật nói: ‘Chúng sanh sợ quả, Bồ Tát sợ nhân’. 

Chúng sanh nhìn thấy quả báo thì họ mới phản tỉnh.  Nhìn thấy quả 

báo tốt thì họ sẽ ngưỡng mộ, nhìn thấy quả báo không tốt thì họ sợ 

hãi.  Cho nên chúng ta phải làm hết lòng, đem quả báo bày trước 

mặt mọi người, để tự họ quan sát, phản tỉnh, sau đó sẽ phát tâm học 

tập, như vậy mới thực sự là pháp bố thí. 



---o0o--- 

E. Hiểu rõ giáo dục Phật đà  

1.Hiểu lý   (Buổi sáng 29-01-95) 

Việc quý báu nhất của đời người là có một phương hướng, mục tiêu 

chính xác trong đời sống của mình, tức là có sanh hoạt giáo dục tốt 

đẹp.   Cổ  thánh  tiền  hiền  ở  Trung  Quốc  dạy  chúng  ta  làm  người  tốt, 

giữ tâm tốt, đây là giáo dục trong một đời.  Tu được tốt thì đời sau có 

thể  sanh lên  trời,  sáu  tầng  trời  Dục  giới  đều  là  nơi  những  người  tốt 

sanh đến. 

Ðức  Phật  dạy  cho  chúng  ta  phương  hướng,  mục  tiêu  đích  thực  là 

cứu  cánh  viên  mãn  --  viễn  ly  tam  giới,  vĩnh  viễn  thoát  ly  luân  hồi. 

Nhưng nhất định phải hiểu rõ lý luận, hiểu rõ lý luận là hiểu rõ chân 

tướng sự thật.  Nguồn gốc của tam giới luân hồi là vọng tưởng, chấp 

trước, đặc biệt là ngã chấp, có cái Ta (ngã), có cái của Ta (ngã sở) là 

nguyên  nhân  tạo  nên  lục  đạo  luân  hồi.   Muốn  thoát  ra  tam  giới  thì 

phải  phá  ngã  chấp,  ngã  sở.   Ngã sở  là  những gì  mình  có,  người  ta 

khởi tâm động niệm gì cũng liên quan đến ‘cái mình có’, khi có quan 

niệm  ‘cái  của  mình’  này  thì  sẽ  chẳng  thể  thoát  ra  tam  giới  lục  đạo 

luân hồi.  Phật pháp Ðại thừa và Tiểu thừa đều nhằm phá cái Ta này, 

người  tu  Tiểu  thừa  đoạn  được  ngã  chấp  thì  có  thể  chứng  quả  A  la 

hán, thoát ra được tam giới. 

‘Ta’ còn không có thì làm sao có ‘cái của Ta’?  ‘Danh văn lợi dưỡng 

của  Ta’  đã  làm  hại  chúng  ta  thê  thảm.   Từ  vô  lượng  kiếp  đến  nay 

chúng  ta  chẳng  phải  là  chưa  gặp  Phật  pháp,  và  cũng  chẳng  phải 

chưa  hết lòng tu học qua, vậy  thì tại  sao ngày nay phải  ra  nông nỗi 

này?  Chính là bị cái ‘Ta’ này, ‘cái của Ta’ này hại đấy. 

Chỗ cao minh của kinh điển Ðại Thừa, đặc biệt là kinh Bát Nhã trong 

Ðại Thừa dạy bạn mỗi khi khởi tâm động niệm gì cũng vì Phật pháp, 

vì hết thảy chúng sanh.  Nhưng người thế gian thường đều lo sợ cho 

miếng cơm manh áo, đời sống sẽ gặp khó khăn, đây đều là ngã chấp 

-- chấp trước ‘Ta’, những gì ‘của Ta’.  Nếu có tâm niệm này thì chẳng 

phải  là  người  học  Phật  và  sẽ  chẳng  đạt  được  lợi  ích  chân  thật  của 

Phật pháp. 

Kinh Kim Cang nói rất hay: ‘Nếu Bồ Tát có tướng Ta, tướng Người, 

tướng chúng sanh, tướng thọ giả tức chẳng phải là Bồ Tát’, hãy suy 

nghĩ coi ý nghĩa của câu này là gì?  Ý nghĩa chân chánh của câu này 

là:  ‘Nếu  mỗi  tâm  niệm  của  chúng  ta  đều  còn  có  ‘Ta’,  ‘của  Ta’  thì 

chúng  ta  chẳng  phải  là  học  trò  của  Phật,  đích  thực  chẳng  phải  là 

người học Phật’.  Vẫn còn ‘Ta’, còn ‘cái của Ta’ tức là còn lưu luyến 

thế gian này nên chẳng thể vãng sanh được. 

Tại sao tín đồ Cơ Ðốc giáo có thể sanh lên trời?  Là vì tâm niệm của 

họ có  thể  đem  hết  thảy  vinh  dự  đều  hướng  dâng lên  Chúa,  nếu  họ 

đem hết thảy vinh dự đều cho là của mình thì họ chẳng thể sanh lên 

trời,  vì  cái  ‘Ta’  của  họ  chưa  phá  hết.   Thế  nên  mọi  người  hãy  suy 

nghĩ kỹ đạo lý này. 

---o0o--- 

2.Bản chất của Phật giáo (Buổi sáng 10-02-95) 

Trong  thời  đại  ngày  nay  Phật  giáo  cũng  đang  cải  cách,  nhưng  nếu 

chẳng thể giữ vững tinh thần chân chánh của Phật giáo thì Phật giáo 

sẽ  biến  chất.   Một  khi  biến  chất  thì  Phật  giáo  chân  chánh sẽ  bị  tiêu 

diệt, thế nên phải giữ vững bản chất này.  Bản chất là những điều ghi 

trong tựa đề của kinh Vô Lượng Thọ: ‘Thanh Tịnh, Bình Ðẳng, Giác’, 

đây là căn bản, không những là căn bản của Tịnh Tông, mà tất cả hết 

thảy Phật pháp Ðại Thừa đều xây dựng trên căn bản này.  Tất cả hết 

thảy pháp môn đều phải đạt đến mục đích này, tách lìa khỏi mục tiêu 

này sẽ chẳng là Phật pháp nữa. 

Kinh  điển trong  Phật  pháp  có  vô  lượng  kho báu,  bản thân  bạn phải 

biết đi tìm kiếm, phát hiện.  Bất kỳ một bộ kinh luận nào cũng có kho 

tàng  vô  tận,  hơn  nữa  hết  thảy  kinh  luận  đều  hỗ  [tương]  thông  [đạt] 

lẫn  nhau.   Thế  nên  thông  đạt  một  bộ  kinh  thì  sẽ  thông  đạt  hết  thảy 

kinh  điển.   Tại  sao  lại  thông  đạt  hết?   Vì  mục  tiêu  của  mỗi   bộ  kinh 

đều  là  ‘Thanh  Tịnh,  Bình  Ðẳng,  Giác’.   Chỉ  cần  bạn  đạt  được  thanh 

tịnh,  bình  đẳng,  giác  thì  bạn  sẽ  thông  suốt  hết  thảy  kinh,  chẳng  có 

chướng ngại gì hết. 

Một bộ kinh cũng chẳng thông thì bất kỳ kinh nào cũng chẳng thông, 

đây là vì lý do gì?  Vì chẳng đạt được tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng, 

vẫn  còn  mê  hoặc  điên  đảo  cho  nên  chẳng  thông.   Nếu  mọi  người 

hiểu  rõ  chân tướng sự  thật  này  thì  mới  hiểu  Phật  pháp chú  trọng  ở 

chỗ  chân  chánh  tu  hành,  [có  chân  chánh  tu  hành]  thì  mới  thông 

được.   Chẳng tu  hành chân chánh, nếu chỉ  học trên chữ nghĩa, văn 

tự thì sẽ tuyệt đối chẳng thể thông được. 

---o0o--- 

3.Giới định huệ  (Buổi sáng 09-05-95) 

Tu học Phật pháp chẳng thể tách rời ‘Giới Ðịnh Huệ’.  Giới tức là giữ 

pháp  luật,  giữ  quy  củ,  giữ  những  lời  răn dạy  của Thế Tôn ghi  trong 

kinh điển, chúng ta tuân theo mà làm. 

Mấu chốt  quan trọng nhất trong việc tu hành là ‘Ðịnh’, Ðịnh chính là 

tâm thanh tịnh.  Có thể tu tâm thanh tịnh trong mọi cảnh thuận, cảnh 

nghịch,  chẳng  bị  hoàn  cảnh  nhân  sự  quấy  nhiễu,  ô  nhiễm  thì  đạo 

nghiệp của bạn sẽ thành công. 

Có Ðịnh thì sẽ có Huệ, Huệ tức là có  khả năng biết  rõ thị phi, thiện 

ác, tuy  có thể biết rõ sự khác nhau  nhưng tuyệt  đối chẳng khởi tâm 

động niệm.  Một khi khởi tâm động niệm thì đã lạc vào ý thức rồi, sẽ 

chẳng còn giới - định - huệ nữa.  Vì vậy nên chư Phật, Bồ Tát đối với 

bất  cứ  ai  đều  chẳng  oán  hận,  cho  dù  có  người  ác,  việc  ác  đến 

chướng đạo, chư Phật, Bồ Tát đều xem như tự nhiên, chẳng khởi lên 

tâm oán hận.  Tại sao vậy?  Hy vọng người ác có thể sớm ngày giác 

ngộ,  có  thể  quay  lại.   Vì  người  ác  cũng  có  Phật  tánh cho  nên Phật, 

Bồ Tát đối  xử với họ rất tôn kính. 

---o0o--- 

F. Ðiển tích phải đọc  

1.Ngũ kinh nhất luận   (Buổi sáng14-05-95) 

Học  Phật  và  đã  phát  tâm  xuất  gia  thì  nhất  định  phải  gánh  vác  sứ 

mạng hoằng pháp lợi sanh, nếu không thì thành tựu sẽ chẳng bằng 

người  tại  gia.   Hoằng  pháp lợi  sanh,  một  đời  có  thể  học một  hai  bộ 

kinh thì cũng đủ dùng rồi, chẳng cần phải học quá nhiều.  Bộ kinh mà 

bạn  chọn  để  tu  học  này,  kinh  văn  và  chú  giải  đều  phải  học  thuộc 

lòng,  nếu  chẳng  tuân  theo  phương  pháp  của  các  đại  đức  đời  xưa 

truyền lại, thì sự thành tựu của chúng ta sẽ thua xa người đời trước. 

Người  đời  trước  học  một  bộ kinh  không những  phải  học thuộc  lòng 

kinh  văn,  mà  còn  phải  học  thuộc  lòng  chú  giải.   Như  trong  Tông 

Thiên Thai họ phải học thuộc lòng ba bộ -- kinh Pháp Hoa, ‘Pháp Hoa 

Kinh  Huyền  Nghĩa  Thích  Thiêm’,  ‘Pháp  Hoa  Kinh  Văn  Cú’,  những 

cuốn  này  tính  là  hai  bộ;  ngoài  ra  còn  một  bộ  liên  quan  đến  việc  tu 

hành, đó là ‘Ma Ha Chỉ Quán’.  Ðây là điều kiện căn bản để học theo 

phái Thiên Thai; nếu chẳng học thuộc lòng ba bộ này thì chẳng có tư 

cách  để  học  Thiên  Thai.   Cho  nên  người  ngày  nay  chẳng  chịu  học 

thuộc  lòng  kinh  sách  thì  chẳng  có  cách  nào  để  vượt  hơn  chư  vị  tổ 

sư.  Học kinh Vô Lượng Thọ không những  phải học thuộc lòng kinh 

văn của kinh Vô Lượng Thọ mà còn phải học thuộc lòng chú giải của 

kinh Vô Lượng Thọ. 

Trong cả đời tôi chỉ gặp được một người vẫn còn dùng phương pháp 

dạy học thời xưa này, -- đó là Hải Nhân lão pháp sư ở Hương Cảng. 

Năm 1977 tôi đến thăm ngài, qua năm sau thì ngài vãng sanh, vãng 

sanh lúc chín mươi mấy tuổi.  Ở Hương Cảng ngài chỉ có sáu học trò 

mà  thôi;  ngài  chuyên  nghiên  cứu  kinh  Lăng  Nghiêm,  chuyên  hoằng 

Lăng Nghiêm, ở  Hương Cảng ngài được  xưng là Thủ Lăng Nghiêm 

Vương.   Học  trò  của  ngài  phải  học  thuộc  lòng  kinh  Lăng  Nghiêm, 

phải  học  thuộc  lòng  chú  giải  nên  học  trò  của  ngài  chỉ  có  sáu  người 

mà thôi. 

Nếu muốn thực sự có thành tựu thì không thể không hạ thủ công phu 

ở chỗ này.  Muốn học kinh Vô Lượng Thọ thì Chú giải kinh Vô Lượng 

Thọ  của  lão  cư  sĩ  Hoàng  Niệm  Tổ  rất  hay,  tốt  nhất  là  có  thể  học 

thuộc lòng cuốn này. 

Nếu học kinh Quán Vô Lượng Thọ thì chọn ‘Quán Kinh Tứ Thiếp Sớ’, 

đây là Sớ của Thiện Ðạo đại sư, phải học thuộc lòng cả kinh lẫn chú 

giải. 

Nếu học kinh Di Ðà, kinh Di Ðà có hai thứ chú sớ: ‘Di Ðà Sớ Sao’ và 

‘Di  Ðà  Yếu  Giải’.   ‘Sớ  Sao’  tốt  nhất  nên  thêm  ‘Diễn  Nghĩa’,  Diễn 

Nghĩa  là  để  chú  giải  cuốn  Sớ  Sao.   Sớ  Sao  là  do  Liên  Trì  đại  sư 

soạn, Diễn Nghĩa là do học trò của Liên Trì đại sư, Cổ Ðức pháp sư 

soạn.   Sách  Yếu  Giải  thì  tốt  nhất  nên  học  thêm  cuốn  Giảng  Nghĩa 

của Viên Anh pháp sư soạn. 

Học  Phổ  Hiền  Hạnh  Nguyện Phẩm  thì  tốt nhất  nên  chọn  ‘Biệt  Hành 

Sớ Sao’, học thuộc lòng hết hai cuốn này. 

Học Ðại Thế Chí Bồ Tát Niệm Phật Viên Thông Chương thì chọn Sớ 

Sao của Quán Ðảnh pháp sư. 

Học Vãng Sanh Luận thì chọn chú giải của Ðàm Loan pháp sư. 

Phải  có  khả  năng  học  một  môn,  theo  một  nhà  thì  mới  được,  nếu 

chẳng  dồn  hết  sức  như  vậy  thì  chỉ  là  giỡn  chơi  với  Phật  pháp  mà 

thôi,  chẳng  thể  tự  độ,  độ  tha.   Thế  nên  đại  đức  thời  xưa  nói:  ‘Năm 

năm học giới’, phục vụ thường trú trong vòng năm năm là tu phước, 

tu bố thí, tu nhẫn nhục; trong năm năm này bạn phải học thuộc lòng 

những  kinh  điển  mà  mình  phải  học.   Trong  tòng  lâm  tự  viện  ngày 

xưa, năm năm này bạn chẳng có tư cách để nghe kinh.  Trong hoàn 

cảnh ngày nay, bạn có thể nghe kinh, nhưng bạn phải chú trọng vào 

việc học thuộc lòng kinh. 

Năm kinh một luận nếu có thể học thuộc lòng càng nhiều thì càng tốt, 

chú  giải  thì  tối  thiểu  phải  chọn  một  loại.   Bạn  phát  tâm  tương  lai 

hoằng dương bộ kinh nào thì phải dồn sức vào kinh ấy, mỗi ngày đều 

đọc, đọc quen rồi thì tự nhiên sẽ nhớ nằm lòng, chẳng cần phải học 

cũng  thuộc,  giới  định  huệ  của  bạn  có  thể  hoàn  thành  bằng  cách  tu 

học  này.   Thực  sự  có  thể  dồn  sức,  dồn  công  phu  vào  việc  này,  thì 

bạn đâu còn thời gian để khởi vọng tưởng, kiếm chuyện thị phi?  Vẫn 

còn vọng tưởng, thị phi thì bạn chẳng thể tu học bằng phương pháp 

này.  Thế nên cổ đức xưa nay đều ‘chuyên công’ -- dồn sức vào học 

một  môn,  đều  là  một  môn  thâm  nhập  mà  có  được  thành  tựu. 





---o0o--- 

G. Trả lời nghi vấn học Phật    

1.Mục đích của việc xuất gia (Buổi sáng 04-01-95) 

Người phát tâm xuất gia nói chung cũng đã giác ngộ chút ít rồi.  Giác 

ngộ  việc  gì?   Giác  ngộ  việc  sanh  tử  luân  hồi  rất  đáng  sợ,  lập  chí 

muốn  liễu  sanh  tử  xuất  tam  giới  ngay  trong  đời  này,  đây  là  như 

người xưa nói: ‘Thiệt vì sanh tử mà xuất gia’.  Một người có giác ngộ 

như thế sẽ có thái độ chẳng giống như người thường, khi đối xử với 

người,  với  sự,  với  vật,  họ  sẽ  chẳng  tranh  danh  đoạt  lợi,  sẽ  chẳng 

ganh  ghét chống đối.  Tại sao vậy?  Họ biết  đó là nghiệp  nhân luân 

hồi.   Hết  lòng  muốn  liễu  sanh  tử,  xuất  tam  giới  chẳng  phải  là  làm 


không  được,  nếu  ‘chắc  thật  niệm  Phật’  thì  sẽ  làm  được,  chúng  ta 

phản tỉnh tự hỏi mình có ‘chắc thật’ hay không? 

Chân chánh xuất gia phải nói đến nguyện vọng hoằng pháp lợi sanh, 

việc  này  sẽ  bị  chướng  ngại  hay  chăng?   Chướng  ngại  rất  nhiều. 

Huynh đệ đại chúng ở chung trong một đạo tràng, nếu bạn là người 

muốn xuất sắc hơn kẻ khác, người ta sẽ đố kỵ, gây chướng ngại để 

dìm  bạn  xuống.   Mức  độ  nghiêm  trọng  của  sự  đố  kỵ,  chướng  ngại 

này đã bắt đầu từ thời đức Phật Thích Ca, nhóm sáu tỳ kheo kết bè 

kết đảng  1 (Lục  Quần Tỳ Kheo) là thí  dụ cho sự đố kỵ chướng ngại 

này.  Trong ‘Lục Tổ Ðàn Kinh’ [có nói] Lục Tổ Huệ Năng đại sư phải 

trà  trộn  trong  nhóm  thợ  săn  hết  mười  lăm  năm,  tại  sao  vậy?   Vì  để 

tránh sự đố kỵ chướng ngại của những kẻ khác.  Họ chẳng thể thành 

tựu nên cũng không muốn ngài được thành tựu. 

Tại  sao  người  xuất  gia  còn  những  tâm  niệm  như  vậy?   Ðây  là  con 

cháu của Ma Ba Tuần.  Lúc Phật còn tại thế không phải trong kinh đã 

ghi  lại  rõ  ràng  hay  sao:  ‘Trong  thời  Mạt  pháp,  Ma  Vương  Ba  Tuần 

kêu ma con, ma cháu đều xuất gia, đắp ca sa lên mình để phá hoại 

Phật pháp’, chắc họ là những người này.  Nếu chúng ta có tâm niệm 

rằng:  ‘Người  khác  giỏi  hơn  mình,  họ  làm  sự  nghiệp  hoằng  pháp  lợi 

sanh, mình ganh ghét họ, mình phải kiếm cách phá đám, cản trở họ’. 

Vậy  thì  mình  đã  là  con  cháu  của  Ma  Vương,  chuyên  làm  việc  phá 

hoại Phật pháp.  Nếu có người chân chánh phát tâm làm việc hoằng 

pháp lợi sanh, chúng ta sanh tâm hoan hỷ, dốc toàn tâm toàn lực để 

giúp đỡ họ, lo lắng cho họ, như vậy mới thực sự là Phật tử.  Thế nên 

ngày nay chúng ta đã xuất gia, rốt cuộc chúng ta là con cháu của Ma 

hay là con cháu của Phật?  Tự mình phản tỉnh, kiểm điểm thì sẽ biết 

liền.  Con cháu của Ma Vương xuất gia quả báo tương lai nhất định 

sẽ  ở  trong  ba  đường  ác,  vì  họ  gây  chướng  ngại  cho  đạo  pháp chứ 

chẳng hoằng pháp gì hết. 

Thế nên chân chánh phát tâm hoằng pháp lợi sanh thì nhất định phải 

có  thiện  xảo  phương  tiện,  đó  tức  là  lúc  tự  mình  dụng  công,  tư  thế 

phải đặt ở những chỗ thấp nhất, tốt nhất là dụng công đừng để cho 

người  khác  biết.   Ở  những  chỗ  người  ta  không  thấy  thì  mình  dụng 

công;  những  chỗ  người  ta  có  thể  thấy  thì  mình  hòa  đồng  với  đại 

chúng, hòa mình với mọi người, hằng thuận chúng sanh tùy hỷ công 

đức.   Ở  những  chỗ  người  ta  không  thấy  thì  tự  mình  nỗ  lực  gắng 

sức.  Buông bỏ hết thảy danh văn lợi  dưỡng, tham - sân - si - mạn, 

đố  kỵ  chướng  ngại.   Buông  bỏ  những  thứ  này  tức  là  buông  bỏ  lục 

đạo luân hồi, một lòng một  dạ niệm Phật cầu sanh Tịnh độ, khuyên 

người niệm Phật, đây là con đường vãng sanh thành Phật. 

Hôm nay nhìn người này chẳng ưa, ngày mai thấy người nọ chướng 

mắt,  chúng  ta  phải  biết  như  vậy  là  tạo  nghiệp  luân  hồi.   Hết  thảy 

những  gì  trên  thế  gian  đều  tùy  hỷ,  tự  mình  làm  tròn  bổn  phận  của 

mình,  như  vậy  mới  đúng,  ngay  cả  Khổng  lão  phu  tử  cũng  dạy  tông 

chỉ  này  –  ‘phải  làm  tròn  bổn  phận  của  mình’.   Bổn  phận  tu  học  của 

chúng ta là y theo kinh Vô Lượng Thọ, tu tập Thanh Tịnh, Bình Ðẳng, 

Chánh  Giác,  Từ  Bi;  trong  đời  sống  hằng  ngày  phải  thực  hiện  được 

Nhìn Thấu, Buông Xuống, Tự Tại, Tùy Duyên.  Thiện Ðạo đại sư dạy: 

‘Hết thảy phải làm từ tâm chân thật’, như vậy mới đúng. 

Chương  Gia  đại  sư  dạy  tôi,  ở  đây  tôi  cũng  biếu  tặng  lại  cho  quý  vị: 

‘Người học Phật cả đời này bất cứ việc gì đều giao cho Phật, Bồ Tát, 

thần hộ pháp an bài’.  Bản thân mình không cần lo lắng gì cả, được 

như  vậy  thì  tâm  mới  thanh  tịnh,  bình  đẳng.   Gặp  cảnh  thuận  là  do 

Phật,  Bồ  Tát  an  bài;  gặp  cảnh  nghịch  thì  cũng  do  Phật,  Bồ  Tát  an 

bài.   Do  vậy  trong  cảnh  thuận  chẳng sanh  tâm  ưa  thích, trong  cảnh 

nghịch  cũng  chẳng  sanh  phiền  não.   Hết  thảy  đều  do  Phật,  Bồ  Tát 

xếp đặt một cách ổn thỏa nhất,  dùng công  việc  để luyện  tâm, thành 

tựu  đạo  nghiệp,  vậy  thì  đâu  có  chuyện  oán  trời  trách  người. 





---o0o--- 

2.Năm trăm năm sau   (Buổi sáng 26-01-95) 

Người  chân  chánh  cầu  sanh  Tây  phương  Cực  Lạc  thế  giới  phải  có 

tâm thanh tịnh.  Nhưng chúng ta ai cũng là phàm phu chứ chẳng phải 

thánh  nhân,  phàm  phu  vẫn  còn  phiền  não,  tập  khí  tích  lũy  từ  vô 

lượng kiếp đến nay.  Chúng ta sanh trong thời đại này, thời đại ngày 

nay  là  thời  đại  gì?   Là  thời  đại  ‘đấu  tranh  kiên  cố’.   Trong  kinh  Kim 

Cang,  Phật  có  nói  đến  ‘năm  trăm  năm  sau’,  [danh  từ  này]  có  nhiều 

cách giải thích, một trong những cách giải thích là năm lần năm trăm 

năm sau -- thời Chánh pháp dài một ngàn năm, Tượng pháp dài một 

ngàn  năm,  Mạt  pháp  mười  ngàn  năm;  năm  trăm  đầu  tiên  của  thời 

Mạt pháp tức là năm trăm năm này.  Ðức Phật nói đây là thời đại đấu 

tranh kiên cố. 

Năm trăm năm thứ  nhất –  năm trăm năm đầu tiên sau khi Phật diệt 

độ --  là  thời  kỳ  ‘giải  thoát  kiên  cố’,  lúc  đó người  tu  hành chứng  quả 

rất  nhiều,  kinh  điển  Phật  pháp  được  kết  tập  trong  thời  đại  này,  cho 

nên  những  vị  tham  dự  kết  tập  kinh  điển  tối  thiểu  cũng  chứng  được 

Tam Quả trở lên, phần đông đều là Tứ Quả A La Hán. 

Năm trăm năm thứ nhì là thời kỳ ‘thiền định kiên cố’. 

Năm trăm năm thứ ba là thời kỳ ‘đa văn kiên cố’.  Ða văn nghĩa là chỉ 

chú trọng vào việc nghiên cứu, thảo luận kinh giáo, giảng kinh thuyết 

pháp mà chẳng chú trọng vào việc tu hành. 

Năm trăm năm thứ tư là thời kỳ ‘tháp tự kiên cố’.  Lúc đó chẳng còn 

tinh thần để thảo luận về Phật học, mọi người đều bận rộn công việc 

xây dựng chùa miếu. 

Năm  trăm  năm  thứ  năm  là  thời  kỳ  ‘đấu  tranh  kiên  cố’.   Dựa  vào sự 

ghi chép trong lịch sử Trung Quốc, đức Phật Thích Ca Mâu Ni diệt độ 

đến  nay  (1995)  là  ba  ngàn  lẻ  hai  mươi  mốt  năm  (3021  năm),  cũng 

tức là mở đầu của năm trăm năm thứ bảy.  Ðây là thời kỳ đấu tranh, 

đấu  tranh  không  ngừng.   Chúng  ta  suy  nghĩ  kỹ  xem  có  chỗ  nào 

chẳng đấu tranh?  Thật ra lúc đức Phật Thích Ca Mâu Ni còn tại thế 

có  hết  thảy  chín  mươi  sáu  nhóm  ngoại  đạo  đối  lập  với  Phật  pháp; 

còn trong Phật môn có Ðề Bà Ðạt Ða, nhóm sáu tỳ kheo kết bè kết 

đảng  nhiễu  loạn  Tăng  đoàn,  phá  hòa  hợp  tăng,  thậm  chí  còn muốn 

ám hại đức Phật Thích Ca.  Ngoài ra nhìn lại lịch sử Trung Quốc có 

đạo tràng nào chẳng có đấu tranh?  Trong đạo tràng có rồng rắn lẫn 

lộn, có người tu hành tốt và cũng có người cốt ý muốn phá hoại, đây 

là chuyện bất cứ đoàn thể nào cũng chẳng tránh khỏi.  Ðây là một sự 

bất  hạnh  của nhà Phật  và  cũng  là  hiện  tượng  chúng sanh  phải  gặp 

nạn và chịu khổ. 

---o0o--- 

3.Công việc của người xuất gia   (Buổi sáng 29-01-95) 

Tại  sao  phải  phát  tâm  xuất  gia?   Học  Phật  thì  tại  gia  cũng  có  thể 

thành Phật.   Xuất gia là vì chủ trì Phật pháp, tiếp nối  huệ mạng của 

Phật, hoằng pháp lợi sanh, phát triển Phật pháp, đem lại lợi ích chân 

thật cho chúng sanh, đây mới là công việc của người xuất gia.  Nếu 

mỗi người  xuất  gia đều có tâm niệm này thì Ðài Loan sẽ thành hòn 

đảo trân quý, phước địa thật sự.  Trong thời đại này  nếu chẳng thật 

sự  làm  được  sự  nghiệp  lợi  ích  chúng  sanh  thì  nhất  định  sẽ  làm  sự 

nghiệp đấu tranh  – tranh  danh đoạt lợi, chẳng thể nhẫn nhường lẫn 

nhau, kình chống lẫn nhau và tạo nên những tội nghiệp này. 

Nếu  chúng  ta  đã  xuất  gia  rồi  nhưng  chẳng  thể  tín,  giải,  thực  hành 

theo lời giáo huấn của đức Phật, thì chúng ta sẽ là con cháu của Ma 

Vương, trong thời kỳ Mạt pháp trộn lẫn trong tăng đoàn để hủy hoại 

Phật pháp.  Tuy trước mắt có được một chút lợi ích -- lợi ích là danh 

văn lợi dưỡng, hưởng thọ ngũ dục lục trần, nhưng đời sau nhất định 

sẽ đọa vào địa ngục A Tỳ. 

Công việc hoằng pháp lợi sanh chỉ cần có tâm muốn làm thì ai cũng 

có khả năng làm, đều có thể làm được viên mãn, nếu chẳng làm thì 

cũng không có cách gì khác. 

---o0o--- 

4.Chánh tri chánh kiến   (Buổi sáng 06-02-95) 

Tri kiến quan trọng nhất là chánh tri chánh kiến.  Tổng cương lãnh tu 

hành  của  pháp  môn  niệm  Phật  là  ‘Phát  Bồ  Ðề  tâm,  nhất  hướng 

chuyên niệm’.  Phát Bồ Ðề tâm là chánh tri chánh kiến, thế nên nếu 

chẳng phát Bồ Ðề tâm thì dù đã làm được nhất hướng chuyên niệm 

nhưng cũng rất khó vãng sanh, điểm này rất quan trọng.  Thực tại mà 

nói  nếu  chẳng  có  chánh  tri  chánh  kiến,  tuy  có  nhất  hướng  chuyên 

niệm  thì  cũng  rất  khó  thành  tựu.   Vì  ‘nhất’  là  nhất  tâm,  tâm  có  tạp 

niệm  thì  chẳng  là  nhất  tâm,  niệm  A  Di  Ðà  Phật  mà  có  xen  tạp,  tuy 

buông  xuống  những  pháp  môn  khác  thì  hình  như  là  có  nhất  tâm 

chuyên niệm nhưng thật sự chẳng phải, bạn còn xen tạp vọng tưởng, 

còn xen tạp phiền não nên vẫn không thể thành tựu.  Do  đó tri kiến 

vô cùng quan trọng trong sự tu hành. 

Nếu  dùng  ngôn  ngữ  hiện  nay  mà  nói  thì  ‘tri  kiến’  có  nghĩa  là  ‘nhận 

thức’  --  nhận  thức  đối  với  Phật  pháp,  nhận  thức  về  thế  gian  pháp. 

Có nhận thức chính xác tức là chánh tri chánh kiến.  Phật pháp trong 

thế  gian  giáo  hóa  chúng  sanh  chẳng  có  gì  khác  ngoài  việc  giúp 

chúng  sanh  xây  dựng  chánh  tri  chánh  kiến, một  khi  đã  có  chánh  tri 

chánh  kiến  thì  tu  hành  rất  dễ.   Tu  hành  là  việc  của  mỗi  người,  nếu 

mỗi người tu hành không thể khắc phục phiền não và tập khí thì vấn 

đề vẫn ở tại tri kiến.  Cho nên vừa mở đầu kinh Pháp Hoa đức Thế 

Tôn liền chỉ rõ tông chỉ của sự giáo học: ‘Khai thị ngộ nhập Phật chi 

tri kiến’.  Ðức Phật khai thị cho chúng ta, chúng ta phải có khả năng 

ngộ  nhập.  ‘Ngộ’  tức  là  minh  liễu,  hiểu  rõ,  ‘nhập’  tức  là  thực  sự  làm 

được.   Và  cũng  có  nghĩa  là  ‘dung  hóa’  chánh  tri  chánh  kiến,  có  thể 

hòa  thành  một  thể  với  đời  sống  của  mình  thì  gọi  là  ‘dung  hóa’,  tục 

ngữ gọi là chứng quả, ‘nhập’ nghĩa là chứng. 

Chúng  ta  tu  học  cũng  phải  có  mục  tiêu  và  tiêu  chuẩn  rõ  ràng.   Mỗi 

năm  phải  tiến bộ  hơn  năm  trước  thì  thời  gian  mới  chẳng  uổng phí. 

Người  học  Phật  có  thể  dùng  hai  điều  sau  đây  để  tự  kiểm  điểm  và 

phản tỉnh coi mình có tiến bộ hay không:  

Thứ  nhất  là  khai  mở  trí  huệ  và  cũng  là  điều  đã  nói  ở  phía  trước, 

chánh tri chánh kiến càng ngày càng rõ ràng, thông suốt.  Những đạo 

lý  nói  trong  kinh  năm  nay  rõ  ràng  hơn  năm  ngoái,  lãnh  ngộ  được 

nhiều hơn. 

Thứ nhì là đoạn phiền não.  Vọng tưởng, phiền não, và tập khí ít hơn 

lúc trước.  Nếu trí huệ chẳng tăng trưởng, phiền não tập khí vẫn còn 

rất nặng thì cả năm nay đã trôi qua một cách vô ích, uổng phí. 

---o0o--- 

5.Hoằng pháp  (Buổi sáng 09-02-95) 

Tu học Phật pháp, hoằng dương Phật pháp muôn vàn chẳng thể lấy 

danh  nghĩa Phật pháp  để lừa  gạt chúng sanh,  để tìm cầu danh văn 

lợi dưỡng, tham đắm hưởng thọ ngũ dục lục trần, nếu làm như vậy là 

sai  lầm.   Cho  dù  trước  mắt  có  thể  tham  được  một  chút  tiện  nghi 

nhưng  đời  sau  nhất  định  phải  đọa  địa  ngục  A  Tỳ,  đạo lý  và  sự  thật 

này  mọi  người  đều  chẳng  khó  hiểu.   Do  đây  có  thể  biết  hết  lòng  tu 

học, dũng mãnh tinh tấn là một điều tất yếu. 

Hoằng  dương  Phật  pháp  thì  tự  mình  nhất  định  phải  làm  gương 

tốt,  phải  nhận  thức  rõ  ràng  thời  đại  này,  phải  có  trí  huệ,  thiện  xảo 

phương  tiện,  làm  cho  hết  thảy  chúng  sanh  tín  thọ  phụng  hành  dễ 

dàng, được vậy thì đời này mới chẳng luống uổng. 

Chúng ta giúp đỡ người khác, bất luận là cá nhân, đoàn thể, hay đạo 

tràng đều phải ghi nhớ lời dạy của đại sư Thiện Ðạo: ‘Hết thảy phải 

làm  với  tâm  chân  thật’,  chẳng  thể  giả  dối.   Sự  khác  biệt  giữa  Phật 

pháp và Thế pháp là ở chỗ chân và giả, Phật pháp là chân thật, tâm 

là chân thật, cho nên hết thảy đều là chân thật.  Tâm người thế gian 

là hư vọng giả dối nên hết thảy đều là hư vọng, đây cũng tức là: ‘vạn 

pháp duy tâm, vạn pháp duy thức’. 

---o0o--- 

6.Ðời sống của người xuất gia  (Buổi sáng11-02-95) 

Trong  thời  kỳ  Mạt  pháp,  hoàn  cảnh  sinh  sống  của  người  xuất  gia 

khác hẳn với lúc trước, hoàn cảnh sinh sống của người xuất gia lúc 

trước  có  bảo  đảm.   Giống  như  ở  Trung  Quốc  đại  lục  ngày  xưa,  tự 

viện  am  đường  đều có  hằng  sản,  có  ruộng  đất, có  rừng  núi, có  thể 

cho nông phu mướn ruộng đất trồng trọt, do tự viện thâu tiền mướn 

đất  nên  nguồn lương  thực  của  đạo  tràng  rất  ổn  định,  có  tài  nguyên 

kinh tế nên tâm thanh tịnh, tâm định, chẳng phan duyên theo tín đồ, 

tu hành cũng thành tựu dễ dàng hơn. 

Trong  xã  hội  ngày  nay  chùa  chiền  không  có  thâu  nhập,  chẳng  có 

hằng  sản,  hoàn  toàn  phải  nhờ  tín  đồ  cúng  dường.   Vì  vậy  nên  xem 

tín đồ  như  là  ‘y  thực  phụ  mẫu’  (cha  mẹ  cung cấp thức  ăn  áo  mặc), 

tìm đủ mọi cách để lung lạc tín đồ, cũng vì vậy nên tâm phan duyên 

rất nặng và đạo tâm lơ là, tâm chẳng thanh tịnh, tâm đã bị ô nhiễm, 

đây  là  hoàn  cảnh  tu  học  ngày  nay  của  chúng  ta  chẳng  sánh  bằng 

người  đời  xưa.   Ðây  cũng  là  lý  do  tại  sao  ngày  nay  người  tu  hành 

nhiều  nhưng  thành  tựu  rất  ít.   Nếu  chúng  ta  muốn  thành  tựu  ngay 

trong  một  đời  này  thì  phải  hiểu  rõ  những  vấn  đề  này,  phải  rất  minh 

bạch,  chẳng  thể  phạm  sai  lầm.   Thế  nên  đạo  tràng  chẳng  cần  phải 

lớn, càng nhỏ càng tốt, chi phí ít thì sanh hoạt dễ dàng hơn; còn có 

khả  năng  dư  thừa  thì  phải  tận  tâm  làm  công  việc  hoằng  pháp  lợi 

sanh. 

‘Ðạo’ tức là tâm thanh tịnh, nhất định phải ghi nhớ điều này.  Ðề kinh 

của kinh Vô Lượng Thọ là ‘Thanh Tịnh, Bình Ðẳng, Giác’, đây tức là 

Ðạo,  chúng  ta  tu  hành  là  tu  việc  này.   Hễ  những  gì  nhiễu  loạn  tâm 

thanh tịnh, phá hoại tâm thanh tịnh đều là chướng ngại, đều là ma. 

Nếu  chúng  ta  ngăn  ngừa  cẩn  thận  thì  sẽ  có  thêm  ‘tăng  thượng 

duyên’ (duyên phụ) để hướng về Ðạo, cho dù đang ở trong thời loạn 

cũng có thể thành tựu được.  Nếu chẳng để ý thì tập khí, bịnh cũ của 

chúng ta sẽ tái phát, tương lai nhất định sẽ đọa lạc. 

Ðã phát tâm xuất gia rồi chúng ta nhất định phải biết [nếu đọa lạc thì] 

sự  đọa  lạc  của  chúng  ta  sẽ  nặng  hơn  và  thê  thảm  hơn  người  thế 

gian rất nhiều.  Người thế gian mê hoặc điên đảo, đọa lạc thì vẫn còn 

có thể tha thứ được; chúng ta ngày ngày được nghe Phật pháp, đều 

có trình độ hiểu biết tương đối khá nhiều đối với sự thật và đạo lý của 

nhân duyên quả báo, đã biết rõ rồi mà còn cố phạm cho nên tội lỗi sẽ 

tăng gấp bội, còn nặng hơn những người thường phạm lỗi rất nhiều, 

đây  là  lý  do  tại  sao  chúng  ta  chẳng  thể  không  cẩn  thận,  chẳng  thể 

không hiểu rõ. 

---o0o--- 

7.Vãng sanh  (Buổi sáng 11-02-95) 

Chúng ta phải niệm niệm nhớ về  cố hương  (quê hương), cố hương 

là  y báo,  chánh báo trang nghiêm ở Tây phương Cực  Lạc thế giới. 

Phải  ghi  nhớ  chuyện  này  trong  lòng,  những  chuyện  khác  chẳng  có 

liên  hệ  gì  đến  ta,  phải  luôn  luôn  mong  muốn  trở  về  quê  hương,  cái 

tâm niệm muốn vãng sanh này là chánh niệm. 

Phần  đông  người  thế gian không  hiểu,  cứ  cho  rằng:  ‘Tại  sao  người 

này  cứ  muốn  chết  hoài?’.   Ðây  là  quan  niệm  sai  lầm  của  người  thế 

gian.   Vãng  sanh  là  sống  mà  đi  chứ  chẳng  phải  chết,  vả  lại  còn  là 

‘sống  mãi’  --  sẽ  chẳng  còn  sanh  tử,  chẳng  còn  luân  hồi  nữa.   Cho 

nên đó mới là sự mở đầu của sự ‘sanh’; nếu chẳng thể vãng sanh thì 

sẽ có sanh tử.  Trong nhà Phật chúng ta thường nói: ‘Pháp thân huệ 

mạng’.   Vãng  sanh  là  bắt  đầu chứng  được  Pháp thân  huệ  mạng,  là 

sự bắt đầu của chân thường, chẳng phải vô thường, còn ở thế gian 

này đều là vô thường.  Chúng ta phải luôn luôn có cái tâm này, có ý 

niệm này, như vậy mới tốt. 

‘Thế duyên’ tức là làm lợi  ích cho chúng sanh.  Tuy phước báo của 

chúng ta rất mỏng, mỏng cũng chẳng thành vấn đề, cho dù chỉ là một 

chút thí  xả,  nhưng đó đích  xác là lợi  ích chân thật, đó cũng là công 

đức viên mãn. 

---o0o--- 

8.Ma chướng   (Buổi sáng 09-05-95) 

Thái Thượng Cảm Ứng Thiên nói rất hay: ‘Họa hay phước chẳng có 

lối vào, chỉ có người tự chiêu cảm lấy’ (Họa phước vô môn, duy nhân 

tự  chiêu).   Nếu  chúng  ta  trong  đời  sống  sanh  hoạt  hằng  ngày,  vô  ý 

hay cố ý mắc lỗi [gây xích mích] với người ác sẽ đem đến những quả 

báo chẳng vừa ý, thì người tu hành chúng ta sẽ có nhiều ma chướng 

trên đường tu học Bồ Tát đạo.  ‘Ma chướng’ là những chuyện cản trở 

do  những  người  hay  việc  mà  mình  có  xích  mích,  đụng  chạm  làm 

nên.  Nếu chẳng mắc lỗi [xích mích] với người thì ma chướng sẽ ít. 

Mắc lỗi với người nhiều thì ma chướng sẽ nhiều. 

Chúng ta phải khắc phục tâm sân khuể của mình, khắc phục lòng đố 

kỵ,  chướng  ngại  của  mình.   Ðây  đều  là  phiền  não  tích  lũy  từ  nhiều 

kiếp trước, khi thấy người khác giỏi thì trong lòng chẳng vui; khi nhìn 

người khác có thành tựu thì mình rất  khó chịu, liền tìm đủ mọi cách 

để phá hoại người ta, gây trở ngại phá rối người khác, đâu biết đó là 

giúp  họ thành tựu tâm nhẫn nhục, thành tựu cho định - huệ của họ, 

chỉ đem lại cho mình nhiều điều chẳng như ý mà thôi.  Vì chuyện bạn 

đã tạo là ‘tánh tội’, tội này sanh từ tâm ác, bản thân của nó đã là tội, 

cho  dù  người  ta  chẳng  báo  phục  thì  tự  mình  cũng  sẽ  chịu  lấy  báo 

ứng. 



---o0o--- 

9.Chánh tri chánh kiến   (Buổi sáng 09-05-95) 

Tông Thiên Thai có câu: ‘Có thể nói mà không thể làm là quốc sư; có 

thể nói và cũng có thể làm là quốc bảo’ (Năng thuyết bất năng hành, 

quốc  chi  sư  dã,  năng  thuyết  hựu  năng  hành,  quốc  chi  bảo  dã),  ý 

nghĩa  của  hai  câu  này  là  điều  mà  đức  Phật  thường  nói  đến  trong 

kinh; người phá giới còn có thể cứu được, phá kiến (người có tri kiến 

sai lầm) thì chẳng thể cứu được. 

‘Có thể nói mà không thể làm’ là phá giới -- người đó biết nói nhưng 

làm chẳng được, những gì họ nói đều đúng, nói chẳng sai, tri kiến là 

chính  xác,  cho  nên  người  này  vẫn  còn  có  thể  cứu  được.   Giả  sử 

[người này] trì giới rất nghiêm mật, làm rất tốt, nhưng tri kiến sai lầm 

thì  chẳng  thể  cứu  nổi.   Thí  dụ  chư  Phật  Như  Lai,  lịch  đại  tổ  sư  đại 

đức  đều  dạy  chúng  ta  phải  nên  cầu  sanh  Tịnh  độ,  không  những 

người niệm Phật phải cầu sanh Tịnh độ, tu học bất cứ pháp môn nào 

đến  cuối  cùng  cũng  nên  hồi  hướng  cầu  sanh  Tịnh  độ,  kiến  giải  này 

tức là chánh tri chánh kiến. 

Tự mình có thể một lòng một dạ cầu sanh Tịnh độ và còn giới thiệu 

chánh pháp cho mọi người, người như vậy tức là quốc bảo.  Cho nên 

làm  thế  nào  hoằng  pháp  lợi  sanh  mới  có  hiệu  quả  tự  độ,  độ  tha? 

Phải  đem  lời  dạy  trong  kinh  thực  sự  làm  được  trong  đời  sống hằng 

ngày.   Nếu  làm  chẳng  được,  tuy  những  chuyện  mình  nói  là  chánh 

pháp thì cũng chẳng nói được thấu suốt, triệt  để.  Tại  sao sẽ không 

thấu triệt?  Vì đó chẳng phải sự thể nghiệm của chính mình mà chỉ là 

những  gì  mình  nghe  được;  dù  cho  biết  được  từ  trong  kinh  thì  cũng 

thuộc về ‘chuyện mình nghe được’ – là nghe đức Phật Thích Ca nói, 

nghe  chư  Bồ  Tát  nói,  chẳng  phải  là  do  mình  đích  thân  nhìn  thấy. 

Phải làm sao mới có thể đích thân nhìn thấy?  Phải tự mình đích thân 

làm,  phải  đoạn  ác  tu  thiện,  tích  công  lũy  đức,  phải  mỗi  ngày  phản 

tỉnh,  kiểm  điểm  lỗi  lầm  của  mình.   Chúng  ta  đều  đã  đọc  cuốn  Liễu 

Phàm Tứ Huấn, ông Viên Liễu Phàm là một tấm gương rất tốt. 

 Trong quá trình chuyển ngữ chắc không tránh khỏi thiếu sót, xin các 

 bậc thức giả hoan hỷ phủ chính cho.   

 Xin thành thật cám ơn.   

 Một nhóm Diệu Âm cư sĩ, 4-9-2005  





---o0o--- 

 Tập II 

Ðây là những bài khai thị buổi sáng của hòa thượng Tịnh Không cho 

đồng tu khắp nơi, chưa được hòa thượng giám định.  Chỉ là do nhóm 

ghi chép bài giảng đích thân nghe băng thâu âm, ghi lại những điểm 

chính  yếu,  chỉnh  lý  cho  gọn  rồi  viết  thành  bài  nháp  này  để  cúng 

dường độc giả. 

---o0o--- 

A.  Khai thị về phương pháp tu trì  

1.Ðến cũng không không, đi cũng không không   (Buổi sáng 21-

11-98) 

Tôi  cùng  Lý  hội  trưởng  đi  thăm  lão  cư  sĩ  Hồng  Cung  Lan  và 

tặng  cho  ổng  một  xâu chuỗi.   Lão cư  sĩ  nói  lúc  bình  thường  ông  có 

rất nhiều vọng niệm, sau khi có được xâu chuỗi này thì vọng niệm ít 

đi.  Ông nằm mộng thấy một nam một nữ đến thăm ông, họ nói là do 

Ngọc  Hoàng  Ðại  Ðế  phái  đến  để  bảo  hộ cho  ông,  khuyên  ông  phải 

nhẫn nại, và nói: ‘Ðến cũng không không, đi cũng không không’.  Cả 

đời lão cư sĩ Hồng chẳng có tâm nhẫn nại, tính tình nóng nảy; nghe 

xong,  ông  hiểu  được  và  rất  hoan  hỷ.   Sau  khi  ông  tỉnh  dậy  thì  hai 

người  này  biến  mất.   Ông  nói  ông  đã  tám  mươi  tuổi  rồi,  nhất  định 

không lừa gạt người, đây là cảnh giới thật. 

‘Ðến cũng không không, đi cũng không không’, hai câu này nói 

toạc hết nghĩa thú của kinh Bát Nhã.  Không những trước lúc chúng 

ta đến đã không không, đi rồi cũng không không, hiện tại [chẳng phải] 

cũng không không đó sao?  Ðức Phật nói chân tướng sự thật là như 

‘mộng,  huyễn,  bọt,  bóng’.   Mộng,  huyễn,  bọt,  bóng  đều  chẳng  chân 

thực, đều là giả tướng, thời gian giả tướng này tồn tại rất ngắn, trong 

kinh hình dung ‘như sương, như ánh chớp.  Như sương là nói tướng 

tương tục -- tiếp nối, như ánh chớp là nói ‘sát na tế’ -- rất nhanh, nói 

rõ thật tướng chư pháp đích thật như vậy.  Người hiểu rõ và giác ngộ 

thì được xưng là Phật, Bồ Tát; người mê hoặc và chẳng giác ngộ cho 

rằng chuyện này không thật, đây là phàm phu.  Cho nên sự sai khác 

giữa  Phật,  Bồ  Tát  và  phàm  phu  là  ở  tại  một  niệm  giác  hay  mê. 

Người giác ngộ trong mộng, huyễn, bọt, bóng được tự tại, người mê 

hoặc thì rất đau khổ. 

Do đó có thể biết đây là ‘duyên sanh’, duyên khởi tánh không. 

Nghiệp duyên rất phức tạp, gồm có ba thứ: thiện, ác, và vô ký (vô ký 

là chẳng thiện, chẳng ác).  Chỉ có người giác ngộ chân chánh mới có 

thể  vận  dụng một  cách thích  hợp,  giúp  đỡ  những chúng  sanh chưa 

giác ngộ có thể khai ngộ, đây tức là chư Phật, Bồ Tát phổ độ chúng 

sanh.  Hiểu rõ chư pháp là vô sở hữu, ‘không không’ cũng là vô sở 

hữu, liễu bất khả đắc (trọn chẳng thể có được); cái tâm niệm có thể 

đắc và những vật đắc được đều là ‘không không’, tâm chúng ta mới 

chân chánh trở lại bình tịnh, trở lại thanh tịnh, bình đẳng.  Thanh tịnh 

bình đẳng là chân tâm bản tánh của chúng ta, và cũng là ‘minh tâm 

kiến tánh’ nói trong Tông Môn, [hiểu được như vậy] chúng ta mới thể 

hội tại sao cả đời giảng kinh thuyết pháp, Thế tôn phải dùng hết hai 

mươi hai năm để giảng kinh Bát Nhã là vì hết thảy chúng sanh chẳng 

biết chân tướng sự thật, chẳng biết các pháp đều không, chẳng thể 

hành  Bồ  Tát  đạo.  Bồ  Tát  đạo là  con  đường  giác  ngộ,  phàm  phu  đi 

con đường mê hoặc nên mới xuất hiện thập pháp giới, lục đạo, tam 

đồ.   Mê  nặng  thì  là  hiện  tượng  tam  đồ,  nhẹ  hơn  thì  là  lục  đạo,  nhẹ 

hơn  nữa  là  tứ  thánh  pháp  giới.   Hết  thảy  tam  đồ,  lục  đạo,  tứ  thánh 

pháp  giới  đều  là  mê,  đều  chẳng  khế  nhập  vào  ‘lý  không’,  khế  nhập 

vào ‘lý không’ thì sẽ chứng được Nhất Chân pháp giới. 

Nhất Chân cũng là danh tướng nói một cách miễn cưỡng, nếu 

chúng ta chấp trước có một cái ‘Nhất’, chấp trước có một cái ‘Chân’ 

thì cũng sai luôn.  Ðối ngược của một là nhiều, đối ngược của chân 

là giả, Huệ Năng đại sư nói: ‘Một và nhiều, chân và giả là Nhị pháp, 

Nhị  pháp  chẳng  phải  Phật  pháp’.   Cho  nên  chẳng  có  ý  niệm  của 

‘nhất’, của ‘chân’ thì mới thực sự là Nhất Chân pháp giới.  Do đó có 

thể biết vừa khởi tâm động niệm một chút thì đã sai mất rồi. 

Học Phật thì phải học như thế nào?  Tông Môn thường nói: ‘Tu 

từ căn bản’, căn bản tức là một niệm chẳng sanh, tâm địa thanh tịnh 

chẳng khởi một tâm niệm gì hết.  Nếu nghĩ: ‘hiện giờ một niệm cũng 

chẳng  sanh’  thì  đã  sanh  lên  cái  tâm  ‘một  niệm  chẳng sanh’,  vậy  thì 

cũng  sai  rồi.   Lúc  mới  bắt  đầu  học,  Tông  Môn  dùng  phương  pháp 

ngồi  xếp  bằng  quay  mặt  vào  vách  để  tập  ‘không  khởi  tâm,  không 

động  niệm,  chẳng  phân  biệt,  chẳng chấp trước’.   Sau  khi  học thành 

công rồi thì phải thao luyện trong đời sống, khi lục căn tiếp xúc cảnh 

giới lục trần phải không khởi tâm, không động niệm, không phân biệt, 

không chấp trước, vậy thì mới thành công, lúc bấy giờ mọi cảnh giới 

đều  là  Nhất  Chân  pháp  giới.   Nhất  Chân  pháp  giới  chẳng  tách  lìa 

thập  pháp  giới,  lục  đạo,  tam  đồ;  làm  sao  có  thể  gọi  là  Nhất  Chân 

pháp  giới?   Do  chuyển  biến  nơi  tâm,  chuyển  biến  ở  chỗ  nhận  biết, 

nhận  thức  chân  tướng  của  cảnh  giới,  tức  là  nhận  thức  được  chân 

tướng của vũ trụ nhân sanh. 

Ý nghĩa của câu ‘Ðến cũng không không, đi cũng không không’ 

rất sâu, nếu nhận thức rõ thì sẽ rất vui vẻ mà nắm lấy duyên, thành 

tựu vô lượng công đức, đó là tích công lũy đức.  Phàm phu nhận lầm 

cảnh giới, tạo thành tội nghiệp nhưng chẳng phải là cố ý tạo tội.  Ðức 

Phật nói nguồn gốc của hết thảy tội nghiệp là ngu si, si tức là chẳng 

hiểu rõ chân tướng sự thật nên làm sai, dùng duyên sai lầm.  Người 

giác ngộ hiểu rõ chân tướng sự thật nên khi khởi tâm động niệm, hết 

thảy  hành động  đều là tích công lũy  đức.  Tích công lũy  đức là khái 

niệm  của  người  thế  gian,  người  giác  ngộ  chẳng  có  tâm  niệm  này. 

Chúng  sanh  trong  thập  pháp  giới  có  tâm  niệm  này,  Phật,  Bồ  Tát 

trong  Nhất  Chân  pháp  giới  chẳng  có  tâm  niệm  này,  đó  là  ‘làm  mà 

không làm, không làm mà làm’. 

Chúng sanh có ‘cảm’ thì Phật, Bồ Tát liền ‘ứng’, tự nhiên cảm 

ứng đạo giao, nhất định chẳng có khởi tâm động niệm.  Cổ đức dùng 

thí dụ đánh khánh, gõ khánh thí dụ cho cái ‘cảm’ của chúng sanh, âm 

thanh  phát  ra  từ  cái  khánh  thí  dụ  cho  sự  ‘ứng’  của  Phật,  Bồ  Tát. 

Trên  thực  tế  cái  ‘ứng’  của  Phật,  Bồ  Tát  là  cảm  ứng  của  tự  tánh. 

Chúng  ta  xem  Phật,  Bồ  Tát  thành  người,  xem  hết  thảy  các  pháp 

thành thực thể, tinh nghĩa của Ðại thừa chúng ta chẳng có cách nào 

thể hội được nên chẳng biết hết thảy sự vật trong tận hư không trọn 

khắp  pháp  giới  đều  là  tự  tánh.   Người  giác  ngộ  trong  Tông  Môn 

thường  nói:  ‘Ðâu  cũng  là  đạo,  trái  phải  đều  về  nguồn’  (Ðầu  đầu  thị 

đạo, tả hữu phùng nguyên), câu này nói toạc chân tướng sự thật, hư 

không pháp giới đều chỉ là một cái tự tánh mà thôi.  Tự tánh là năng 

biến  (chủ thể có thể biến),  cảm ứng là sở biến (cái  được  biến),  chỗ 

nào có cảm thì chỗ đó có ứng, cảm ứng đạo giao, tơ hào chẳng sai. 

Lý  Sự  của  cảm  ứng  sâu   rộng  vô  cùng,  chúng  ta  phải  thể  hội  kỹ 

càng,  sau  khi  hiểu  rõ  thì  sẽ  biết  học  Phật  như  thế  nào,  làm  người 

như  thế nào, làm  thế nào sinh sống  qua ngày, đạt được  hạnh phúc 

chân chánh mỹ mãn. 

Thế pháp nói đến ‘chân - thiện - mỹ - huệ’, Phật pháp nói đến 

‘thường  -  lạc  -  ngã  -  tịnh’,  những thứ  này  đều là  thật;  nhưng chúng 

sanh  trong  thập  pháp  giới  chẳng  có,  Phật,  Bồ  Tát  trong  Nhất  Chân 

pháp giới mới có; cũng có thể nói người khởi tâm động niệm chẳng 

có,  người  không  khởi  tâm  động  niệm  mới  có.   Phật  thí  dụ  tâm  như 

nước, lúc nước  bình tịnh chẳng khởi sóng  giống như một cái kiếng, 

soi những cảnh giới bên ngoài rõ ràng, nước này ví như chân - thiện 

- mỹ - huệ, thường - lạc - ngã - tịnh.  Nhưng lúc nước khởi sóng tuy 

vẫn có thể chiếu soi  cảnh giới  nhưng rời rạc, tan nát, cho nên chân 

thiện mỹ huệ, thường lạc ngã tịnh cũng mất luôn.  Từ đây có thể biết 

dù tâm của Phật, Bồ Tát ứng hóa trong lục đạo, tùy loại hiện thân, tùy 

cơ  thuyết  pháp  nhưng  vẫn  bình  tịnh.   Lúc  thuyết  pháp  thì  ‘nói  mà 

chẳng  nói,  chẳng  nói  mà  nói’,  lúc  thị  hiện  thì  ‘hiện  mà  chẳng  hiện, 

chẳng hiện mà hiện’ vĩnh viễn trụ trong cảnh giới nhất chân, tâm vĩnh 

viễn  giữ  được  bình  tịnh  như  nước.   Tự  tánh  công  đức  tức  là  ánh 

sáng  của  nước  có  thể  chiếu  kiến  hết  thảy  vạn  pháp.   Trong  thập 

pháp  giới  càng  đi  xuống  thì  cường  độ  rung  động  của  làn  sóng  tâm 

càng  lớn,  càng  lên  trên  thì  làn  sóng  càng  nhỏ.   Ðến  lúc  nào  trong 

cảnh  giới  tâm  chẳng  động  nữa,  dùng  kinh  Hoa  Nghiêm  mà  nói  thì 

mức thấp nhất là Viên Giáo Sơ Trụ Bồ Tát, lúc đó Bát Nhã, giải thoát, 

pháp thân của tự tánh sẽ hiện tiền. 

---o0o--- 

2.Phương pháp khai ngộ  (Buổi sáng 24-11-98) 

Cách  dạy  học thời  xưa trong Phật pháp và thế pháp đại khái tương 

đồng,  đều  theo  quan  niệm  dùng  phương  cách  khơi  gợi,  chú  trọng 

ngộ tánh của học sinh.  Cách dạy học của nhà Phật là nhằm giúp đỡ 

học  sinh  khai  ngộ,  cách  dạy  học  của  Nho  gia,  Ðạo  gia  cũng  vậy, 

chẳng đề xướng cách học ký vấn, đích thật chẳng giống với cách dạy 

học ngày nay.  Ngày nay chú trọng cách học thuộc lòng và học tràn 

lan nhiều môn để tích tụ thường thức  phong phú,  đây là thuộc cách 

học ký vấn.  Người  xưa chú trọng học thuộc lòng nhằm mục đích tu 

định,  chứ  không  coi  trọng  ký  ức;  người  xưa   dùng  cách  học  thuộc 

lòng  để  đoạn  dứt  vọng  tưởng,  phân  biệt,  khôi  phục  tâm  thanh  tịnh, 

đây  là  phương  pháp  khai  mở  cánh  cửa  khai  ngộ  tốt  nhất.   Vì  cánh 

cửa khai ngộ bị bế tắc nên chúng sanh chẳng thể khai ngộ, nếu dẹp 

bỏ phân biệt và chấp trước thì trí huệ sẽ hiện tiền, đó tức là ‘mở tung 

cái nút chặn’ (mao tắc đốn khai). 

Do đây có thể biết phân biệt chấp trước càng nghiêm trọng thì càng 

chẳng thể khai ngộ; phân biệt chấp trước nhẹ mỏng thì dễ khai ngộ 

hơn,  đây  là  lý  do  tại  sao  thế  pháp  và  Phật  pháp  đều  coi  trọng  ‘một 

môn thâm nhập’.  Trong một giai đoạn nào đó, chẳng kể là học trình 

dài ngắn, chỉ cho phép học một môn, bất kỳ khóa trình của một môn 

nào cũng mong cầu có chỗ ngộ, ngộ nhập trong một môn này thì sự 

dạy  học  thành  công.   Ngược  lại  nếu  chẳng  có  lãnh ngộ,  chẳng  khai 

ngộ, sự dạy  học này được kể là thất  bại.  Do đó giáo học đích thực 

chú trọng trên trí huệ và đức hạnh, người sơ học thì đức hạnh đứng 

hàng đầu, trí huệ đi sau.  Một người có trí huệ nhưng chẳng có đức 

hạnh  rất  dễ  tạo  nên  chuyện  ác  to  lớn,  gây  hại  xã  hội,  thế  nên  đức 

hạnh  đứng  hàng  đầu.   Vừa  có  đức  hạnh  lẫn  trí  huệ  thì  làm  việc  gì 

cũng là đại phước, có  thể đem lợi  ích cho  xã hội, lợi  ích cho chúng 

sanh. 

Giáo học của nhà Nho lấy Khổng Lão Phu Tử làm tiêu chuẩn, Khổng 

Lão  Phu  Tử  dạy  bốn  khoa:  thứ  nhất  là  đức  hạnh,  thứ  nhì  là  ngôn 

ngữ, thứ ba là chánh sự (năng lực kỹ thuật), thứ tư là văn học.  Lúc 

đức hạnh và kỹ năng đã được thành tựu, nếu có dư sức lực thì mới 

học văn  học  nghệ thuật, đề  cao  đời  sống  tinh  thần.   Thứ  tự  này  rất 

hợp  lý,  giáo  học  của  nhà  Phật  cũng  chẳng  ngoại  lệ,  là  đoạn  phiền 

não  trước  sau  đó  mới  học  pháp  môn;  đoạn  phiền  não  tức  là  đức 

hạnh,  học  pháp  môn  tức  là  chánh  sự.   Tuy  trên  phương  thức  vận 

dụng  có  thể  biến  hóa  nhưng  nguyên  lý  và  nguyên  tắc  thì  vĩnh  viễn 

chẳng biến đổi, đó là triết lý giáo dục. 

Xã hội ngày nay có thể nói là hoàn toàn chẳng giống ngày xưa.  Nếu 

quan niệm giáo  học và nguyên tắc sanh hoạt  ngày  xưa có thể thích 

ứng và dung hợp với thời đại hiện nay thì chúng sanh sẽ thực sự đạt 

được  hạnh  phúc.   Ðây  cũng  là  điều  những  người  có  lòng  tốt,  trong 

Phật pháp gọi là những Bồ Tát có tâm đại từ bi muốn tìm cách giúp 

đỡ chúng sanh.  Thế nên Bồ Tát nhất định phải thông suốt hết  thảy 

pháp  trong  thế  gian  mới  có  thể  làm  thầy  của  trời  và  người,  mới  có 

năng lực chỉ đạo xã hội, giáo hóa chúng sanh.   Năng lực này tức là 

trí huệ chân thật và thiện xảo phương tiện.  Chân thật trí huệ là thể, 

thiện xảo phương tiện là vận dụng, nếu chẳng có chân thật trí huệ thì 

chẳng thể vận dụng được thiện xảo phương tiện. 

Lấy  thí  dụ:  Xã  hội  thời  xưa  truy  cầu  hòa  bình,  xã  hội  ngày  nay  lại 

khuyến  khích  cạnh  tranh,  bề  ngoài  hai  bên  hoàn  toàn  xung  đột  thì 

phải làm thế nào để dung hợp?  Nói từ mặt Lý thì dung hợp nhất định 

có thể làm được vì cả hai đều cùng chung một pháp tánh.  Kinh Ðại 

thừa  nói  tận  hư  không  trọn  khắp  pháp  giới  đều  cùng  chung  một  lý 

thể, ngay cả pháp giới địa ngục và pháp giới Phật cũng có thể dung 

hợp, huống gì là những pháp giới khác?  Do đó trên mặt Lý như vậy 

thì trên mặt Sự đương nhiên cũng có thể làm được.  Trên Sự tướng 

chúng  ta  gặp  phải  khó  khăn,  nguyên  nhân  ở  tại  phân  biệt,  chấp 

trước.   Ðặc  biệt  là  ngã  chấp  nặng nề,  niệm  niệm  đều  vì  ‘lợi  ích  của 

tôi’, người nào cũng chấp trước ‘lợi ích của tôi’, đây là cội rễ của vấn 

đề,  tạo  thành  chẳng  thể  dung  hòa  lẫn  nhau,  và  cũng  tạo  nên  vô 

lượng  vô  biên tội  nghiệp.   Nếu ‘tôi’  là  thật  thì  còn có  thể chấp  nhận 

được; nào ai biết cái ‘tôi’ này chỉ là một khái niệm trừu tượng, hư giả 

mà thôi. 

Khóa  trình  cơ  bản  của  Pháp  Tướng  Tông  là  ‘Bách  Pháp  Minh  Môn 

Luận’,  trình  độ của  bộ  luận  này  rất  cao,  là  chỗ  nhập  môn  của  pháp 

Ðại  thừa,  nói  rõ  về  chân tướng  của  vũ  trụ  nhân  sanh.  Bộ  luận  này 

thuộc về ‘Tông Kinh Luận’, giải thích rõ tông chỉ của [những gì] đức 

Phật  nói,  trên  thực  tế  là  giải  thích  một  câu  nói  của  đức  Phật.   Ðức 

Phật nói: ‘Hết thảy pháp vô ngã’, Bách Pháp Minh Môn Luận lấy câu 

này làm tông chỉ, quy nạp hết thảy pháp thành một trăm pháp, bách 

pháp này tức là hết thảy pháp.  ‘Vô ngã’ nói rõ ‘người vô ngã’, ‘pháp 

vô  ngã’,  nếu  có  thể  khai  ngộ  hai  việc  này  thì  sẽ  hoàn  toàn  buông 

xuống  ngã  chấp  và  pháp  chấp,  liền  có  thể  siêu  phàm  nhập  thánh. 

Phàm phu chấp trước có ngã, có pháp; Phật, Bồ Tát thì giác ngộ ‘vô 

ngã  và  vô  pháp’  nên  Phật,  Bồ  Tát  trong  y  báo,  chánh  báo  trang 

nghiêm của thập pháp giới có thể ‘lý sự vô ngại, sự sự vô ngại, viên 

dung tự tại’. 

Chúng  sanh chấp trước  có  ngã,  có  pháp thì  vĩnh  viễn sẽ  không  thể 

giải  thoát,  vĩnh  viễn  chịu  sanh  tử  luân  hồi,  khổ  chẳng  thể  tả  nổi. 

Người  mê  hoặc  chẳng  hiểu  chân  tướng  sự  thật  này,  chỉ  có  người 

giác  ngộ  hiểu  được.   Cho  dù  học  tập  Phật  pháp,  nghiên  cứu  Phật 

pháp, nhưng họ vẫn còn chấp trước ngã và pháp, vẫn còn khen mình 

chê người  (tự tán hủy tha).  Ðây là vì còn ngã chấp, chẳng biết chư 

pháp bình đẳng, chư pháp không tịch, chư pháp duyên sanh nên mới 

có hành vi này.  Phàm những pháp duyên sanh đều chẳng có tự thể, 

chẳng có tự tánh, ‘đương thể tức không, liễu bất khả đắc’.  Tướng thì 

có  mà  Thể  thì  không,  Sự  thì  có  mà  Lý  thì  không cho  nên  Tướng  là 

huyễn  tướng,  Sự  như  mộng,  huyễn,  bọt,  bóng,  đây  đều  là  chân 

tướng sự thật. 

Sau khi hiểu rõ chân tướng rồi thì tâm sẽ định, sẽ thanh tịnh; lúc đó 

sự  cảm  thọ,  hưởng  thọ  trong  Phật  pháp  được  gọi  là  ‘chánh  thọ’, 

chánh  tức  là  chánh  thường.   Hưởng  thọ  của  người  thế  gian  chẳng 

chân  thường,  có  ‘khổ,  vui,  sầu,  hỷ,  xả’;  chánh  thọ  của  Phật  pháp 

chẳng có ‘khổ, vui, sầu, hỷ, xả’.  Chư Phật, Bồ Tát ứng hóa trong thế 

gian tuy là có ‘khổ, vui, sầu, hỷ, xả’ nhưng đó là thị hiện, biểu diễn, du 

hý thần thông, chẳng phải là thiệt.  Phàm phu thiệt có ‘khổ, vui, sầu, 

hỷ,  xả’,  chẳng  phải  diễn  tuồng,  cho  nên  tạo  nghiệp.   Người  chân 

chánh giác ngộ thì sẽ  giống hệt chư Phật, Bồ Tát, du hý thần thông, 

tự tại vô ngại. 

Học  Phật  phải  gánh  vác  trách  nhiệm  tiếp  nối  huệ  mạng  của  Phật, 

gánh vác sứ mạng hoằng pháp lợi sanh, muốn đảm đương sứ mạng 

này  thì nhất định  phải ngộ nhập.  Phương  pháp ngộ  nhập chẳng có 

gì  khác  ngoài  buông  xuống  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  mà 

thôi.  Lúc xử thế, đãi người, tiếp vật trong cuộc sống hằng ngày phải 

buông  xuống  ngã  chấp.   Kinh  Kim  Cang  nói  đến  ‘ngã  tướng,  nhân 

tướng, chúng sanh tưởng, thọ giả tướng’, chỉ cần buông xuống một 

tướng này thì sẽ hoàn toàn buông xuống hết.  Bốn tướng này có sự 

liên  hệ  mật  thiết,  có  một  tướng  thì  bốn  tướng  sẽ  đều  có,  buông 

xuống một tướng thì sẽ buông xuống cả bốn.  Sau đó đoạn hết thảy 

ác,  tu  hết  thảy  thiện  tức  là  công đức  chân  thật,  đây  là  điều  mà  chư 

Phật, Bồ Tát đều tán thán, khen ngợi.  Chúng ta cần phải biết có đủ 

bốn  tướng  này  là  chướng  ngại  nghiêm  trọng  cho  sự  tu  học  Phật 

pháp. 

Bạn  phát  tâm  từ  bi  muốn  cứu  độ  hết  thảy  chúng  sanh,  muốn  cứu 

chúng sanh thì trước hết phải độ mình cái đã, nếu tự mình chẳng độ 

được thì sẽ chẳng có năng lực độ chúng sanh.  Cho nên tự tu học và 

tương lai giúp đỡ chúng sanh đều phải nhờ vào chính mình, tuy chư 

Phật, Bồ Tát từ bi nhưng cũng chẳng giúp được.  Chư Phật, Bồ Tát 

chỉ  giúp  chúng  ta  trên  việc  dạy  dỗ,  nói  rõ  sự  thật  chân  tướng  cho 

chúng  ta  nghe,  cung  cấp  phương  pháp  cho  chúng  ta  tham  khảo, 

nhưng  khế  nhập  vào  cảnh  giới  nhất  định  phải  là  sự  việc  của  chính 

mình, hy vọng mọi người phải hết lòng nỗ lực. 

---o0o--- 

3.Khỏe mạnh là căn bản của việc tu đạo (Buổi sáng 25-11-98) 

a. Khỏe mạnh là căn bản của việc tu đạo 

Bất  luận là  pháp  thế  gian  hay  xuất  thế  gian,  nếu  chẳng  có  thân  thể 

cường tráng thì làm việc  gì cũng không thể thành tựu.  Ðời  xưa  bất 

luận là trong thiền đường, niệm Phật đường, đả thất là việc rất bình 

thường, hơn nữa là bảy ngày bảy  đêm chẳng ngủ chẳng nghỉ.  Cho 

nên hơn phân nửa là những người trẻ tuổi tham gia, họ có khả năng 

và thể lực làm việc này, bốn mươi mấy tuổi trở lên thì thể lực đã suy 

rồi, việc nghiên  giáo (nghiên cứu  giáo  lý) cũng chẳng ngoại lệ.  Cho 

nên thời kỳ thanh thiếu niên là [thời gian] để củng cố cội rễ của học 

thuật, sự nghiệp. 

Tôi sanh vào thời chiến tranh loạn lạc, suốt cả đoạn đời niên thiếu tốt 

đẹp  nhất  tôi  phải  bôn  ba,  chạy  nạn,  cho  nên  cơ  sở  giáo  dục  chẳng 

được củng cố, dù cho ngày nay siêng năng nỗ lực tu học cũng chẳng 

có thành tựu bằng người đời xưa.  Nếu thể chất kém một chút, thân 

thể  suy  yếu,  nhiều bịnh  thì  càng  khó  khăn  hơn.  Cho  dù có  ý  muốn 

học,  vẫn  cảm  thấy  tâm  có  dư  nhưng  sức  chẳng  đủ,  đây  là  một 

chuyện vô cùng đáng tiếc.  Thế nên trong đời sống thường ngày nhất 

định phải chú ý đến thân thể của mình. 

Phương pháp thay đổi thể chất nhanh chóng và có hiệu quả nhất là 

tu tâm thanh tịnh, đoạn trừ hết thảy vọng tưởng, tạp niệm, sống cuộc 

đời  đơn  giản  và  có  quy  luật.   Ðời  sống  đơn  giản  là  đời  sống  khỏe 

mạnh.  Thực sự có thể làm được thiểu dục tri túc, hết lòng hướng về 

đạo,  hết  lòng  nghĩ  đến  chúng  sanh  khổ  nạn,  dốc  toàn  tâm  toàn  lực 

để giúp đỡ chúng sanh khổ nạn, đó là đại từ bi.  Nhân quả đều có thể 

chuyển.  Có thân tâm khỏe mạnh thì  mới có thể  phục vụ cho xã hội 

đại chúng, làm thêm một số việc tốt. 

---o0o--- 

b. Nhân quả 

Miền  đông  bắc  Trung  Quốc  nước  sông  tràn  ngập  lênh  láng,  có  rất 

nhiều  người  gần  chết  đói,  hy  vọng  được  cứu  giúp.   Chúng  tôi  gởi 

mười vạn bộ áo lạnh và lương thực cho họ, và giúp họ xây dựng lại 

trường  học.   Những  thời  gian  chịu  đựng  khổ  nạn  này  có  thể  cảnh 

giác mọi người đừng nên tạo ác nghiệp nữa.  Họ tự mình phản tỉnh là 

do trước kia bắt cá, sát sanh quá  nhiều, ngày nay nghĩ lại cái  được 

chẳng  bù  nổi  cái  mất.   Có  câu  ‘Ở  gần  núi  thì  ăn  [đồ  ở]  núi,  ở  gần 

sông thì ăn [đồ ở] sông’, ở ven biển hay sông thì làm nghề chài lưới 

sinh sống, đời sống được no ấm thì liền biết đủ, như vậy còn có thể 

tha  thứ.   Nếu  tham  hưởng  thụ,  hy  vọng  lợi  dụng  việc  sát  sanh  để 

phát tài, vậy thì là  tạo  tội nghiệp,  gia  đạo làm sao có thể hưởng lâu 

dài được?  Trong lịch sử và hiện thực cuộc sống, nếu chúng ta quan 

sát kỹ càng thì đích thực nhân quả báo ứng tơ hào chẳng sai. 

Từ  nghiệp  sát  này  chúng  ta  liên tưởng  đến  người  hiện  nay  tạo  bốn 

thứ nghiệp:  giết hại, trộm cắp, dâm dục, nói dối; trong Phật pháp đây 

là bốn giới trọng, bất luận là xuất gia, tại gia đều phải tuân thủ.  Nhìn 

vào xã hội ngày nay những gì trong tâm mọi người suy nghĩ, lời nói, 

hành động đều là giết hại, trộm cắp, dâm dục, nói dối, rượu chè (sát, 

đạo, dâm, vọng, tửu), mỗi ngày đều tạo nên năm thứ tội nghiệp này, 

trên  thực  tế  tức  là  tạo  ra  mười  ác  nghiệp,  tai  nạn trên  thế  gian  làm 

sao tránh nổi? 

Nếu muốn cứu mình thì phải hạ quyết tâm ngay tại chỗ này, giữ gìn 

cấm giới nghiêm túc, y giáo phụng hành.  Có thể cứu mình thì mới có 

thể giúp đỡ người khác, phương pháp duy nhất giúp đỡ người khác 

cũng  chỉ  là  khuyên  nhủ.   Những  gì  đời  sống  người  xuất  gia  cần  thì 

phải nhờ vào người tại gia cúng dường, cũng chẳng còn sức lực dư 

thừa để giúp người khác, duy chỉ có thể dùng thân mình làm gương, 

khuyên  mọi  người  trong  xã  hội  và  những  người  có  phước  báo  lớn 

nên  phát  tâm  tu  phước.   Nếu  tư  tưởng  và  hành  vi  của  chúng  ta 

chẳng  ngay  thẳng  thì  làm  sao  khuyên  người  ta  cho  được,  làm  sao 

làm  cho  người  khác  tin  tưởng?   Thế  nên  phải  bắt  đầu  từ  mình  mà 

làm,  tâm  và  hạnh  của  mình  chân  chánh  thì  mới  ảnh  hưởng  người 

khác được. 

Ðặc biệt là khuyên những người phú  quý, hy vọng họ giác ngộ,  đây 

là  duyên  đời  trước  họ  tu  phước  đời  này  mới  hưởng  phước,  lúc 

hưởng phước phải tiếp tục tu nhân thì phú quý mới đời đời kiếp kiếp 

tiếp nối chẳng dứt; nếu trong đời này hưởng hết phú quý thì đời sau 

nhất  định  sẽ  đọa lạc.   Người  bần  cùng  hưởng  nhiều  khổ  nạn  vì  đời 

trước chẳng tạo thiện  nhân,  đời này chưa gặp được thiện  duyên,  vì 

vậy nên ngu muội vô tri, tạo tác rất nhiều ác nghiệp.  Chúng ta cũng 

nên khuyên các người nghèo khổ phải giác ngộ, quay trở lại, đoạn ác 

tu  thiện thì  đời  sau  mới  được  phước  báo.   Ðược  vậy  thì  người  phú 

quý  hay  nghèo  khổ  gì  cũng  đều  được  độ.   Chư  Phật,  Bồ  Tát  xuất 

hiện  ở  thế  gian  đều  là  vì  công  việc  này,  toàn  tâm  toàn  lực  giúp  đỡ 

chúng sanh giác  ngộ, đây là sự  nghiệp của Phật, Bồ Tát.   Chúng ta 

làm học trò, đệ tử của Phật, phải học  tập và bắt chước  tâm nguyện 

từ  bi  của  Phật,  Bồ  Tát,  phát  huy  mạnh  mẽ  sự  nghiệp  của  Phật,  Bồ 

Tát. 

---o0o--- 

c. Mở rộng tâm lượng. 

Trong thời đại ngày nay chúng ta phải mở rộng tâm lượng.  Vì thông 

tin  phát  đạt,  giao  thông  tiện  lợi  nhanh  chóng,  những  gì  phát  sanh 

khắp nơi trên thế giới lập tức liền có thể biết được, thế nên phạm vi 

hoạt  động  của  chúng  ta  bằng  cả  trái  đất.   Chúng  ta  phải  quan  tâm 

thương mến bất cứ địa khu nào  trên trái đất, chẳng thể gò bó trong 

một phạm vi nhỏ hẹp, như vậy thì tâm lượng quá nhỏ.  Ngoài trái đất 

này ra tâm lượng của chúng ta còn phải mở rộng đến khắp hư không 

pháp  giới  thì  chúng  ta  mới  có  khả  năng  xuất  ly.   Nếu chẳng có  tâm 

niệm  này  thì  làm  càng  nhiều  việc  tốt  cũng  chỉ  là  phước  báo  nhân 

thiên.  Có hiểu được lý này thì mới biết tận hư không khắp pháp giới 

hết thảy chúng sanh hữu tình đều là đồng bào của chúng ta, những 

đồng  bào  này  có  cùng  chung  một  pháp  tánh,  đều  là  chân  tâm  bản 

tánh  của  mình  biến  hiện  ra.   Kinh  Hoa  Nghiêm  nói:  ‘tình  và  vô  tình 

đều viên thành chủng trí’ (tình dữ vô tình đồng viên chủng trí).  Chỉ có 

thành Phật mới thực sự nhìn thấy ‘tình và vô tình đều là đồng bào’. 

Sau khi hiểu rõ thì mới biết trong đời này mình nên làm như thế nào, 

làm  sao nỗ  lực  mới  có  thể  tương ứng  với  chư  Phật,  Như  Lai  thanh 

tịnh từ bi. 

---o0o--- 

4.Làm thế nào mới được công phu đắc lực   (Buổi sáng 29-11-

98) 

a. Nhìn thấu.  Buông xuống 

Trong kinh Di Ðà, đức Thế Tôn ba lần khuyên chúng ta phải nên phát 

tâm  cầu  sanh  Tịnh  Ðộ,  sáu  phương  Phật  khuyên  chúng  ta  nên  tin 

kinh  này  và  cũng  khuyên  chúng  ta  phải  tin  tưỏng  lời  của  đức  Phật 

Thích Ca  Mâu Ni.  Sáu phương Phật  đại biểu cho mười phương  ba 

đời hết thảy chư Phật, do đó mới biết Thế Tôn khuyên chúng ta cầu 

sanh  Tịnh  Ðộ  cũng  tức  là  mười  phương  hết  thảy  chư  Phật  đều 

khuyên chúng  ta  cầu sanh  Tịnh  Ðộ,  lời  khuyên này  là  lời  chân  thật, 

chẳng thể nghĩ bàn, khẩn thiết đến cùng cực. 

Tại sao Phật lại khuyên như vậy?  Ðức Phật giáo hóa chúng sanh là 

vì  muốn  chúng  sanh  phá  mê  khai  ngộ,  lìa  khổ  được  vui  mà  vãng 

sanh  đến Cực Lạc thế giới mới là phá mê khai ngộ viên mãn, được 

niềm vui rốt ráo, vĩnh viễn chẳng thoái chuyển mãi cho đến khi thành 

Phật.  Ðó là đại nguyện viên mãn của chư Phật thành Phật đạo, độ 

chúng  sanh,  thế  nên  hết  thảy  chư  Phật  mới  đau  lòng  mỏi  miệng 

khuyên [như vậy].  Chúng ta đọc kinh, nghiên giáo phải thể hội được 

ý  chỉ  này  một  cách  sâu  sắc,  hết  lòng  nỗ lực,  thật  thà  niệm  Phật  thì 

mới chẳng phụ lòng hết thảy chư Phật. 

Chúng  ta  đều  có  tâm  niệm  này  nhưng  tại  sao  công  phu  vẫn  chẳng 

đắc lực?  Ðây là do phiền não tập khí đang hoành hành, chướng ngại 

đạo  nghiệp  và  sự  tinh  tấn  của  chúng  ta.   Kinh  Kim  Cang  dạy  cho 

chúng  ta  nguyên  tắc  vô  cùng  quan  trọng,  phương  pháp  phá  trừ 

chướng  ngại  là  ‘nhìn  thấu,  buông  xuống’.   Không  những  thế  pháp 

phải nhìn thấu, buông xuống, Phật pháp cũng phải nhìn thấu, buông 

xuống.   Nhìn  thấu  tức  là  hiểu  rõ  chân  tướng sự  thật.   Nếu  chúng ta 

dựa  trên  nguyên  lý,  nguyên  tắc  dạy  trong  kinh  rồi  quan  sát  kỹ  càng 

tất cả hiện tượng trong thế gian và xuất thế gian thì sẽ hiểu rõ.  Hiểu 

rõ chân tướng sự thật, đối với pháp thế gian và xuất thế gian chẳng 

khởi vọng  tưởng,  phân biệt, chấp trước nữa chính là  buông  xuống. 

Sau khi buông xuống không những trên sự tu hành chẳng có chướng 

ngại,  lúc  xử  sự,  đãi  người,  tiếp  vật  trong  đời  sống  sanh  hoạt  hằng 

ngày cũng được đại tự tại, cùng chư Phật, Bồ Tát ứng hóa trong thế 

gian du hý thần thông, không hai không khác.  Kinh Kim Cang nói Ta, 

Người,  Chúng  sanh,  Thọ  giả  đều  là  giả,  toàn  là  mộng,  huyễn,  bọt, 

bóng, thời gian tồn tại như sương và như chớp, đó là chân tướng sự 

thật. 

Ba Mươi Bảy Ðạo Phẩm là tổng nguyên tắc, tổng cương lãnh của sự 

tu  hành.   Ba  Mươi  Bảy  Ðạo  Phẩm  chia  thành  bảy  khoa,   khoa  đầu 

tiên là  ‘Tứ  Niệm  xứ’  dạy  cho  chúng  ta  nhìn  thấu.   Nội  dung  của Tứ 

Niệm  Xứ  và  ‘Ta,  Người,  Chúng  sanh,  Thọ  giả  đều  là  giả’  nói  trong 

Kinh  Kim  Cang  hoàn  toàn  là  cùng  một  đạo  lý.   Kinh  Kim  Cang  dạy 

cho  người  Ðại  Thừa  còn  Tứ  Niệm  Xứ  dạy  cho  người  Tiểu  Thừa. 

Cho nên Ba Mươi Bảy Ðạo Phẩm giống như sáu chữ hồng danh, tam 

căn  phổ  bị  (bao  trùm  hết  ba  hạng  căn  tánh:  thượng,  trung,  hạ),  lợi 

độn  gồm  thâu,  chín  pháp  giới  chúng  sanh  tu  học  cũng  chẳng  rời 

nguyên tắc này. 

Trong  Tứ  Niệm  Xứ:  thứ  nhất  là  ‘Quán  thân  bất  tịnh’:  quán  sát  thân 

này chẳng tịnh.  Thứ  nhì: ‘Quán thọ thị khổ’.  Thứ ba: ‘Quán tâm vô 

thường’.   Suy  nghĩ  kỹ  càng  một  người  đến  thế  gian  này  mấy  chục 

năm  ngắn  ngủi  cho  dù  trường  thọ  đến  một  trăm  tuổi  thì  cũng  ngắn 

ngủi  như  thời  gian  búng  một  ngón  tay,  trong  mấy  sát  na  mà  thôi. 

Thứ  tư:  ‘Quán  pháp  vô  ngã’  bao  gồm  ‘Tướng  người,  tướng  chúng 

sanh,  tướng  thọ  giả’;  quán  thân,  quán  thọ,  quán  tâm  đều  thuộc  về 

‘tướng  ta’  (ngã  tướng),  hoàn  toàn  tương  đồng  với  chỉ  thú  của  kinh 

Kim Cang.  Sau khi nhìn thấu thì phải buông xuống.  ‘Tứ Như Ý Túc’  

trong ‘Ba mươi bảy Ðạo Phẩm’ tức là buông xuống, chẳng còn nắm 

giữ pháp thế gian và pháp xuất thế gian trong tâm nữa. 

---o0o--- 

b.  Tu Tam Học, Lục Ðộ, Thập nguyện 

Phật dạy chúng ta đã được thân người, phải trú ở thế gian này mấy 

chục năm, đúng là ‘đã đến rồi thì hãy  ở  yên’ (ký lai chi, tắc an chi). 

Thế  nên  người  thông  minh,  có  trí  huệ  biết  tích  công  lũy  đức,  vì  họ 

hiểu được ‘vạn pháp đều không, nhân quả chẳng không’.  Tích công 

lũy đức như thế nào?  Ðây là lời dạy trong ‘Tứ Chánh Cần’, đoạn hết 

thảy ác, tu hết thảy thiện.  Ðoạn ác nhất định phải đoạn phiền não tập 

khí của mình, tu thiện nhất định phải tu Giới - Ðịnh - Huệ Tam Học, tu 

Bồ  Tát  Lục  Ðộ,  tu  Thập  Nguyện  Vương.   Biến  Tam  Học,  Lục  Ðộ, 

Thập Nguyện thành kiến giải và hành trì trong đời sống của mình tức 

là tích công lũy đức. 

Hoàn  toàn  trái  ngược  với  Tam  Học:  Giới  -  Ðịnh  -  Huệ  là  tam  độc: 

tham  - sân -  si.  Phật dạy  chúng ta lấy  Giới để đoạn tham, lấy  Ðịnh 

để  đoạn  sân,  lấy  Huệ  để  đoạn  si,  biến  tham  -  sân  -  si  thành  Giới  - 

Định - Huệ, đây là đoạn ác tu thiện.  Bồ Tát Lục Ðộ nói càng rõ hơn, 

dùng Bố Thí đoạn trừ tham lam, lấy Trì Giới đoạn trừ ác nghiệp, lấy 

Nhẫn  Nhục  đoạn  trừ  sân  khuể,  lấy  Tinh  Tấn  đoạn  trừ  giải  đãi,  lấy 

Thiền Ðịnh đoạn trừ tán loạn, lấy Trí Huệ đoạn trừ ngu si.  Nếu có thể 

tuân theo sáu nguyên tắc này khi xử sự, đãi người, tiếp vật trong đời 

sống hằng ngày thì người đó là Bồ Tát.  Bồ Tát khởi tâm động niệm, 

ngôn  ngữ  tạo  tác,  nhất  định  phải  tương  ứng  với  những  nguyên  tắc 

này. 

Phổ Hiền Thập Nguyện là đại hạnh viên mãn của Bồ Tát, trong kinh 

nói  Bồ  Tát  không  tu  Phổ  Hiền  hạnh  thì  chẳng  thể  viên  thành  Phật 

đạo.   Cốt  tủy  của  Phổ  Hiền  hạnh  là  tâm  lượng  viên  mãn,  ‘tâm  bao 

trùm  thái  hư,  lượng  gồm  thâu  các  cõi  nhiều  như  cát’  (tâm  bao  thái 

hư,  lượng  châu  sa  giới),  đây  là  tâm  lượng  của  Phổ  Hiền  Bồ  Tát; 

dùng tâm lượng to lớn này tu hết thảy thiện pháp là Phổ Hiền hạnh. 

Kinh  Hoa  Nghiêm  quy  nạp  vô  lượng  hạnh  môn của Phổ  Hiền  thành 

mười  cương  lãnh,  tức  là  Phổ  Hiền  thập  đại  nguyện  vương,  mười 

điều này là tổng cương lãnh của Phổ Hiền hạnh.  Mười điều này phải 

thuận  theo  thứ  tự,  chẳng  thể  thay  đổi  lộn  xộn,  thứ  nhất  là  Lễ  Kính 

Chư Phật, đây là căn bản của hạnh môn.  Ðối với hết thảy người, sự, 

vật, tận hư không trọn khắp pháp giới hết thảy chúng sanh đều phải 

cung kính.  Trong kinh nói: ‘Hết thảy chúng sanh đều là cha mẹ quá 

khứ, chư Phật vị lai’.  Dùng tâm hiếu thuận cha mẹ để hiếu thuận hết 

thảy  chúng sanh, dùng tâm tôn kính sư trưởng để tôn kính  hết thảy 

chúng sanh, người này sẽ là Phổ Hiền Bồ Tát.  Việc tu học này được 

gọi là Phổ Hiền hạnh.  Ðây là cốt lõi của Phổ Hiền hạnh, là cội rễ của 

Phổ Hiền hạnh. 

Dùng  Lễ  Kính  làm  cơ  sở,  điều  thứ  hai  là  Xưng  Tán  Như  Lai.   Cổ 

thánh tiền hiền dạy người ta dấu ác, bày thiện, đây là tu dưỡng đức 

hạnh  của  mình,  và  cũng  vì  xã  hội  an  định,  hy  vọng  mọi  người  đều 

nhìn thấy mặt tốt mà thôi.  Phiền não tập khí của hết thảy chúng sanh 

đều chưa đoạn trừ, đều có mặt xấu ác, xấu ác thì chẳng cần phải nói 

đến,  mặt  tốt  đẹp  thì  phải  tận  lực  đi  tuyên  dương,  làm  cho  hết  thảy 

chúng sanh đều giác ngộ đến phải đoạn ác tu thiện.  Nếu bạn tạo ác, 

người  ta  tha  thứ  cho  bạn,  một  câu  nói  cũng  chẳng  nói  đến,  bạn  sẽ 

sanh  tâm  xấu  hổ;  khi  bạn  làm  một  chút  chuyện  thiện,  người  khác 

biểu dương, khen ngợi bạn, đây là để cổ võ việc tu thiện.  Cách dụng 

tâm này rất thiện, rất tốt. 

Thứ  ba là  Quảng  Tu  Cúng  Dường,  hết  thảy  chúng sanh  bất  luận là 

trên phương diện vật chất hay  tinh thần có thiếu thốn,  nếu chúng ta 

có  khả  năng  thì  hãy  tận  tâm  tận  lực  chủ  động  giúp  đỡ,  chẳng  cần 

người ta lại cầu, đây là bố thí cúng dường.  Từ Bồ Tát mà nói thì đây 

là bố thí, sự bố thí của Phổ Hiền Bồ Tát thì gọi là cúng dường.  Phổ 

Hiền Bồ Tát coi hết thảy chúng sanh là cha mẹ quá khứ, chư Phật vị 

lai, vì vậy nên gọi là cúng dường, đây là sự tôn kính hết thảy chúng 

sanh  đến cùng cực.  Thứ tư là Sám Hối Nghiệp Chướng, đây là  nói 

về sự tu hành của mình. 

Trong Phổ Hiền thập nguyện vương mỗi một nguyện đều bao hàm 

hạnh môn viên mãn, nguyện nào cũng như vậy, hàm nhiếp lẫn nhau. 

Niệm Phật như vậy thì làm sao có việc niệm Phật chẳng đắc lực 

được?  Niệm Phật như vậy thì làm sao chẳng vãng sanh được?  Cho 

nên Phật dạy những nguyên lý, nguyên tắc này, chúng ta nhất định 

phải nắm chắc [và áp dụng vào] trong đời sống hằng ngày thì mới 

thật sự thành tựu cho mình, chẳng phụ kỳ vọng của chư Phật Như 

Lai đối với chúng ta. 



---o0o--- 

5.Làm thế nào hàng [phục] ma (Buổi sáng 30-11-98) 

Ngạn ngữ có câu: ‘Chuyện tốt có nhiều trắc trở’ (Hảo sự đa ma), và: 

‘Ðạo cao một thước, ma cao một trượng’.   Ma là chướng ngại trong 

đời  sống  và  sự  tu  hành  của  chúng  ta.   Muốn  giải  quyết  vấn  đề  này 

chỉ có học theo phương pháp của đức Phật Thích Ca Mâu Ni.  Trong 

bát tướng thành đạo Thế Tôn thị hiện ‘hàng phục ma ngoại’ đáng để 

chúng ta học tập.  Phương pháp Thế Tôn hàng phục ma chẳng phải 

là đối ngoại mà là đối nội.  Ma quân tới nhiễu loạn, uy hiếp, Thế Tôn 

chẳng chống lại, ma nữ đến dụ hoặc Thế Tôn cũng chẳng trốn tránh 

mà dùng Giới Ðịnh Huệ Tam Học để giải quyết. 

Từ đây chúng ta rút ra được một bài học, khi gặp phải bất kỳ uy hiếp 

dụ hoặc, hay chướng nạn có bao lớn đi chăng nữa thì chỉ cần tiêu trừ 

ma oán trong nội tâm, cảnh giới bên ngoài sẽ là ‘chẳng có Phật mà 

cũng  chẳng  có  ma’.   Cũng  như  Ngẫu  Ích  đại  sư  nói:  ‘Cảnh  duyên 

chẳng có tốt xấu, tốt xấu là ở nơi tâm’.  Ma cảnh bên ngoài thật ra là 

do tâm ma biến hiện ra, có thể biến thành ma cảnh là do tà tri tà kiến 

của chính mình, phiền não tham - sân của mình, cảnh giới bên ngoài 

là cảnh bị biến ra (sở biến).  Thế Tôn dạy chúng ta phương pháp là 

phải  hàng phục cái tâm năng biến của mình, ma cảnh được  biến ở 

bên ngoài sẽ chẳng gây chướng ngại gì cả. 

Kinh  Bát  Ðại  Nhân  Giác  chia  Ma  thành  bốn  loại,  đó  là  Ngũ Ấm  Ma, 

Phiền  Não  Ma,  Tử  Ma,  Thiên  Ma.   Ngũ  Ấm  Ma,  Phiền  Não  Ma,  Tử 

Ma đều thuộc về tâm ma của mình; chỉ có Thiên Ma là ở phía ngoài. 

Thiên Ma từ đâu tới?  Cũng là do tâm ma của mình biến hiện ra thôi. 

Người đời chẳng biết đạo lý này nên khi gặp yêu ma quỷ quái thì liền 

tìm mọi  cách để kháng cự, khắc phục, như vậy vĩnh viễn chẳng thể 

giải quyết vấn đề.  Phương pháp giải quyết vấn đề là phải hóa giải. 

Bản thân mình có phiền não, tà tri tà kiến, đây là gốc rễ của hết thảy 

ma  chướng.   Thế  nên  chỉ  cần  làm  được  ‘tri  kiến  chánh,  trừ  phiền 

não’,  ma  ngoại  cũng  sẽ  thành  Phật  luôn.   Trong  bốn  hoằng  thệ 

nguyện  có  nguyện  ‘chúng  sanh  vô  biên  thệ  nguyện  độ’,  ma  cũng là 

chúng sanh, độ ma thành Phật thì mới đúng là phổ độ chúng sanh. 

Chánh  tri  chánh  kiến  là  từ  Tam  Muội  mà  được.   Một  người  tu  hành 

có  định  công tương  đương thì  cũng  chẳng  biết  mình  có  chánh  định 

hay tà định, thế nên chúng sanh trong chín pháp giới tu hành chẳng 

thể tách lìa kinh điển.  Nếu lý luận, phương pháp tu học và cảnh giới 

hiện ra trong công phu tương ứng với kinh điển thì là chánh tri, chánh 

kiến,  tức  là  chánh  hạnh,  chánh  thọ;  chánh  thọ  tức  là  Tam  Muội. 

Phạm  vi  của  Tam  Muội  rất  rộng  lớn,  chỉ  cần  là  ‘chánh’  thì  là  Tam 

Muội,  cho  nên  chánh  tri,  chánh  giải,  chánh  hạnh,  chánh  thọ  đều 

thuộc về Tam Muội. 

Chúng ta xem trong kinh khi Phật thuyết pháp cho chúng sanh trước 

hết  phải  thị  hiện nhập  định,  kinh  Hoa  Nghiêm  cũng chẳng  ngoại  lệ. 

Kinh  Lăng  già  nói:  ‘Na  Già  thường  tại  định,  vô  hữu  bất  định  thời’2, 

Pháp Thân đại sĩ cũng thường ở trong định, Phật còn phải nhập định 

hay sao?  Phật thị hiện nhập định là muốn thuyết minh: thuyết pháp 

độ  sanh  dùng  Tam  Muội  làm  căn  bản,  hết  thảy  pháp  đều  từ  Tam 

Muội  lưu lộ ra; Tam Muội rộng lớn vô cùng, tức là tánh đức lưu xuất. 

Cảnh  giới trong định là Nhất Chân  pháp giới, chẳng có vọng tưởng, 

phân  biệt,  chấp  trước,  chẳng  có  trước  sau,  lớn  nhỏ,  hết  thảy  khái 

niệm và sự tướng tương đối đều chẳng tồn tại.  Nhất Chân tức là sự 

thật  chân  tướng  mà  Như  Lai  chứng  được,  điều  Như  Lai  sở  chứng 

tức là tướng cảnh giới được hiện ra trong khi nhập Tam Muội.  Cảnh 

giới này đối với phàm phu chẳng thể nghĩ bàn.  Thí dụ trong kinh có 

nói: ‘Hạt cải chứa Tu di’ (Giới tử nạp Tu Di), hạt cải nhỏ cũng như hạt 

mè vậy, hạt cải chẳng có phóng đại, núi Tu Di cũng chẳng thâu nhỏ, 

làm sao bỏ núi Tu Di vào trong hạt cải?  Là vì chẳng có lớn nhỏ cho 

nên có thể tương tức, tương dung (có thể chính là nhau, dung chứa 

lẫn nhau).  Chúng ta biết phân biệt lớn nhỏ, chấp trước lớn nhỏ, nhỏ 

chẳng thể chứa lớn, đây tức là ma cảnh.  Ma cảnh là từ vọng tưởng, 

phân  biệt,  chấp  trước  sanh  ra;  nếu  xa  lìa  vọng  tưởng,  phân  biệt, 

chấp  trước  thì  chẳng  có  lớn  -  nhỏ,  trong  -  ngoài,  hạt  cải  sẽ  có  thể 

chứa núi Tu Di. 

Phàm phu sanh hoạt trong thời gian, không gian tương đối, khoa học 

gia  gọi  là  ‘tương  đối  luận’,  tương  đối  tức  là  phân  biệt  chấp  trước, 

chẳng phải thật.  Phật, Bồ  Tát chẳng có phân biệt chấp trước, chẳng 

có tương đối, ngay cả Lý Sự cũng chẳng có, cho nên các Ngài không 

có chướng ngại.  Trong cái nhìn của Phật, Bồ Tát, dù là yêu ma quỷ 

quái thì cũng là cha mẹ quá khứ, chư Phật vị lai, đều dùng tâm hiếu 

thuận, cung kính để đối đãi, chẳng có giảm bớt chút nào. 

Ðây là Thế Tôn thị hiện bản lãnh hàng phục ma, dụng ý là cho chúng 

ta  học  tập.   Chỉ  cần  có  tà  kiến,  phiền  não  thì  nhất  định  sẽ  có  ma 

chướng,  yêu  ma  quỷ  quái  sẽ  thường  thường  bao  quanh  bên  mình. 

Nếu  có  thể  diệt  trừ  tà  kiến,  phiền  não  thì  yêu  ma  quỷ  quái  cũng  sẽ 

thành  Phật.   Từ  đây  có  thể  biết  Phật  và  Ma  chỉ  ở  tại  một  niệm  mà 

thôi.   Một niệm mê thì Phật sẽ biến thành  Ma; một niệm giác thì  Ma 

sẽ thành Phật.  Vì vậy gút mắt ma chướng chẳng ở bên ngoài mà ở 

trong nội tâm.  Người thế gian mê muội gặp yêu ma quỷ quái thì mời 

đạo sĩ vẽ bùa, niệm chú  để trừ tà ma, vậy  là dùng võ lực để kháng 

cự.   Cho  dù  bạn  có  thể  thắng  họ  thì  vấn  đề  vẫn  chưa  được  giải 

quyết; tâm oán hận của họ, tâm báo thù vẫn còn, họ vẫn sẽ quay lại 

trả  thù,  vả  lại  sẽ  còn  mạnh  mẽ  hơn,  như  vậy  thì  sẽ  dây  dưa  chẳng 

dứt, vấn đề sẽ ngày càng trầm trọng.  Cho nên Thế Tôn chẳng chống 

đối  mà  dùng  tâm  chân  thành,  thanh  tịnh,  bình  đẳng,  từ  bi  để  bao 

dung, cảm hóa.  Biến đổi Ma thành Phật là một việc tốt, hai bên đều 

có lợi.  Sau khi Ma thành Phật thì sẽ vĩnh viễn cảm kích bạn, khi bạn 

thị hiện thành Phật độ sanh,  Ma sẽ thị hiện đủ mọi thân phận để hộ 

pháp, đây mới là cách thực sự giải quyết vấn đề.  Phàm ai làm hỏng 

vấn đề đều là do ngu si tạo nên.  Do đó mới biết trí huệ là đáng quý. 

Phật pháp từ đầu đến cuối đều truy cầu trí huệ, chỉ có trí huệ mới có 

thể giải quyết hết thảy vấn đề một cách viên mãn.  Tất cả những vấn 

đề thế gian và xuất thế gian đều có thể giải quyết viên mãn, vì trên Lý 

là cùng chung một pháp tánh, pháp tánh là cứu cánh viên mãn.  Hết 

thảy sự vật đều y pháp tánh làm tự thể, tự thể viên mãn, tự thể hiện 

ra tướng cũng nhất định viên mãn.  Phàm chẳng thể giải quyết đều là 

vì trí huệ chẳng đủ, phương pháp chẳng hoàn hảo, phải quay lại tu trí 

huệ.   Phương  pháp  tức  là  quyền  trí,  nhà  Phật  gọi  là  thiện  xảo 

phương  tiện;  quyền  trí  y  vào  thực  trí,  thực  trí  chính  là  Tam  Muội. 

Cho nên mới nói tự mình thành Phật  rồi nhìn thấy núi sông,  sơn  hà 

đại địa chúng sanh ‘tình và vô tình đều viên thành chủng trí’ (tình dữ 

vô tình, đồng viên chủng trí).  Từ đó có thể biết giải quyết bất kỳ nghi 

nan tạp chứng trong thế gian, xuất thế gian đều ở tại nội tâm.  Phật 

pháp  xưng  là  Nội  Học,  chẳng  hướng  ngoại,  hướng  ngoại  là  ngoài 

tâm cầu pháp, là ngoại đạo.  Ngoại đạo chẳng thể giải quyết vấn đề, 

chỉ có Nội học mới có thể giải quyết vấn đề. 

Do đó trong giai đoạn sơ học nhất định phải đọc thuộc Ðại Thừa, đặc 

biệt  là  những  người  phát  tâm  hoằng  pháp  lợi  sanh,  không  những 

phải đọc tụng mà còn phải khế nhập vào cảnh giới.  Khế nhập tức là 

‘tùy  văn  nhập  quán’.   Mở  quyển  kinh  ra  tùy  lời  dạy  trong  kinh  mà 

chuyển  biến  quan  niệm  của  mình  thì  gọi  là  ‘tùy  văn  nhập  quán’. 

Nhập tức là khế nhập, ý nghĩa của ‘nhập’ bao gồm ‘tín - giải - hành - 

chứng’.  Nhập tức là chứng, có hành mới có chứng, hành là thay đổi 

quan niệm; thay đổi quan niệm là vì hiểu rõ  đạo lý,  hiểu lý tức là tin 

tưởng lời dạy của Phật.  Phật nói về ‘Giáo - Lý - Hạnh - Quả’, chúng 

ta  có  thể  làm  được  tín  -  giải  -  hành  -  chứng,  cảnh  giới  liền chuyển, 

đây  tức là ‘tùy văn nhập quán’, đây là chân thật tu hành, có  thể đạt 

được  thọ  dụng  chân  thật.   Phương  pháp tu  hành  vô  lượng  vô  biên, 

tùy văn nhập quán là phương pháp tu hành của Giáo Hạ, tức là mở 

ra  cuốn  kinh  có  thể  nhập  vào cảnh giới  Phật.   Nhập cảnh giới  quan 

trọng  nhất  là  ở  trong  sanh  hoạt  hằng  ngày,  trong  lúc  xử  sự,  đãi 

người, tiếp vật, lúc nào cũng  giữ được, chẳng đánh mất tức là chẳng 

thoái chuyển.  Có bản lãnh này thì khi gặp yêu ma quỷ quái chúng ta 

sẽ chẳng kinh sợ, chúng ta có khả năng giúp đỡ họ cùng thành Phật 

đạo, đây là cách giải quyết viên mãn nhất.  Ðây là lời Phật dạy, đây 

mới là chân thật, cứu cánh, mỹ mãn. 

---o0o--- 

6.Làm thế nào để đối xử hòa mục với tất cả chúng sanh    (Buổi 

sáng 01-12-98) 

Từ xưa đến nay giáo dục của nhà Phật, nhà Nho đều chẳng ra ngoài 

hai việc: thứ nhất là dạy chúng ta nhận thức quan hệ giữa chúng ta 

và đại vũ trụ, đây tức là ‘chư pháp thật tướng’.  Hiểu rõ chân tướng 

của  vũ  trụ  nhân  sanh  một  cách  chính  xác  là  tông  chỉ  chủ  yếu  của 

giáo dục, đây là Thể.  Thứ nhì là dạy chúng ta làm thế nào đối người, 

đối sự, đối vật và cũng nghĩa là trong  sanh  hoạt làm sao xử sự, đãi 

người, tiếp vật, đây là Dụng.  Hai cái Thể và Dụng này bao gồm toàn 

bộ giáo học, đây chẳng phải chỉ là lời dạy của Phật Thích Ca Mâu Ni 

mà  thôi,  mười  phương  ba  đời  hết  thảy  chư  Phật  giáo  hóa  tất  cả 

chúng sanh đều chẳng ngoại lệ. 

Trên mặt tác dụng tại sao chúng ta không thể đối xử hòa mục với hết 

thảy chúng sanh?  Là vì chẳng hiểu chân tướng sự thật.  Chư Phật, 

Bồ Tát đại thánh đại hiền hiểu rõ chân tướng cho nên có thể đối xử 

hòa  mục  với  hết  thảy  chúng sanh.  Ðức  Phật  dạy  chúng ta  phải  coi 

tất cả chúng sanh như cha mẹ quá khứ, chư Phật vị lai;  Bồ Tát Giới 

Bổn trong kinh Phạm Võng cũng nói: ‘Hết thảy người nam là cha ta, 

hết thảy người nữ là mẹ ta’, những chuyện này đều là sự thật, chẳng 

phải  là  thí  dụ.   Kiến  giải,  tâm  tư,  thường  thức  của  phàm  phu  hơn 

phân nửa giới hạn trong một đời, chẳng biết đời quá khứ và đời vị lai, 

cho nên sanh ra rất nhiều hiểu biết sai lầm.  Phật, Bồ Tát dùng định 

công thâm sâu đột phá giới hạn của thời gian và không gian, đối với 

quá khứ vô thỉ, vị lai vô chung hết thảy đều hiểu rõ, cho nên biết hết 

thảy chúng sanh đời đời kiếp kiếp đều là quyến thuộc lẫn nhau. 

Chư Phật, Bồ Tát dùng tâm gì để đối đãi hết thảy người, sự, vật?  Là 

dùng tâm Hiếu Kính.  Câu đầu tiên của Tam Phước trong Quán Kinh: 

‘Hiếu  dưỡng  cha  mẹ,  phụng  sự  sư  trưởng’.   Dùng  hiếu  thuận,  tôn 

kính đối đãi hết thảy người, sự, vật, đó tức là Phật, Bồ Tát, đại thánh 

nhân.  Tâm tư,  quan niệm,  hành động của phàm phu hoàn toàn trái 

ngược  lại.   Tương  ứng thì  là  tùy  thuận  tự  tánh,  tánh đức,  tùy  thuận 

thật tướng của chư pháp.  Có thể tùy thuận một cách viên mãn thì là 

Nhất  Chân  pháp  giới.   Nếu  chẳng  thể  tùy  thuận,  trái  ngược  lại  với 

những điều trên thì là lục đạo phàm phu; hoàn toàn trái ngược thì là 

tam  ác  đạo.   Cho  nên  làm  thánh  làm  phàm,  thiên  đường  địa  ngục 

đều ở ngay tại một niệm của mình mà thôi.  Nếu một niệm này tương 

ứng với pháp tánh thì là Phật, Bồ Tát; niệm này trái ngược với tánh 

đức thì là chúng sanh, ác đạo. 

Do đây có thể biết cảnh giới bên ngoài thực sự như chư Phật đã nói: 

‘mộng,  huyễn,  bọt, bóng’, cảnh giới  biến hóa tùy  theo tâm niệm của 

chúng ta, cũng như kinh Hoa Nghiêm nói: ‘Duy tâm sở hiện, duy thức 

sở  biến’.   Phật  còn  nói  cho  chúng  ta  biết:   ‘hết  thảy  pháp  từ  tâm 

tưởng sanh’, tâm là năng biến (cái có thể biến), pháp là sở sanh (cái 

được  sanh  ra).   Những  pháp  được  sanh  này  chẳng  như  ý  là  vì  cái 

tâm  năng  sanh  chẳng  tương  ứng  với  pháp  tánh.   Thế  nên  hết  thảy 

cảnh giới chẳng phải người khác biến hiện ra cho bạn hưởng thụ mà 

do  tự  mình  biến  ra  cho  mình  hưởng  dùng,  đây  là  chân  tướng  sự 

thật.  Sau khi hiểu rõ chân tướng nếu chúng ta muốn sinh hoạt trong 

một  hoàn  cảnh  thích  hợp  với  mình  thì  phải  tuân  theo  lời  dạy  của 

Phật.   Nói  thật  ra,  tuân  theo  lời  Phật  dạy  tức  là  tuân  theo  tánh  đức 

của  tự  tánh,  pháp  tắc  của  tự  tánh.   Những  gì  chư  Phật,  Bồ  Tát  nói 

đều  là  pháp  tắc  của  tự  tánh  chúng  ta,  chẳng  phải  của  riêng  Ngài. 

Thế nên Phật nói Ngài chưa từng nói qua một lời, những gì Ngài nói 

đều là tánh đức của tự tánh chúng ta khai phát.  Chỉ có chân chánh 

hiểu  rõ  đạo  lý  này  mới  thực  sự  hoàn  toàn  tiếp  nhận  và  khâm  phục 

Phật pháp đến năm vóc sát đất. 

Cho nên học Phật tức là tùy thuận tự tánh, Phật đại biểu cho tự tánh 

của chúng ta, Bồ Tát và đại thánh đại hiền là thị hiện của tánh đức, là 

tánh  đức  lưu  lộ,  là  tự  mình  chẳng  phải  người  khác,  đây  tức  là  ‘ta 

người không hai’ (tự tha bất nhị).  Chúng ta phải lãnh hội cái ý tưởng 

này,  từ  đó  xây  dựng  lòng  tin.   Nếu  có  thể  khế  nhập  thì  mới  hoảng 

nhiên đại ngộ, chư Phật, Bồ Tát vốn là tánh đức của mình lưu xuất, 

thập pháp giới y báo, chánh báo trang nghiêm cũng là tự tánh lưu lộ. 

Sau  đó  mới  chân  chánh  thể  hội  đến  tận  hư  không  trọn  khắp  pháp 

giới chỉ là chính mình mà thôi, ngoài chính mình ra, đích thực chẳng 

có  pháp  nào  cả.   Lòng  đại  từ  Vô  Duyên,  lòng  đại  bi  Ðồng  Thể  tự 

nhiên  sẽ  hiện  ra,  từ  bi  là  tánh  đức,  tánh đức  sẽ  hiện ra,  lưu  lộ  viên 

mãn.   Chúng  ta  hiếu  kính  đối  với  Phật,  Bồ  Tát,  đại  thánh  đại  hiền, 

hiếu  kính  cha  mẹ,  sư  trưởng,  sau  đó  từ  từ  sẽ  hiếu  kính  đối  với  hết 

thảy chúng sanh, thậm chí đối với oan gia đối đầu của mình, rắn độc 

thú dữ, địa ngục ngạ quỷ đều hiếu kính như nhau, nhất định sẽ dùng 

tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng đối đãi với họ. 

Nếu nhập vô cảnh giới này thì bạn đã thành Phật rồi.  Cho dù chẳng 

thành Phật thì cũng là Pháp Thân đại sĩ, trí huệ đã khai mở.  Ðối với 

hết thảy vạn pháp trong hư không pháp giới, bạn đã giác ngộ, hiểu rõ 

rồi, biết được phải làm như thế nào.  Ðối với những chúng sanh chưa 

giác ngộ thì cũng biết làm thế nào để giúp đỡ, đây tức là giữ tâm Bồ 

Tát, hành Bồ Tát đạo.  Cho nên bất cứ thân phận gì, ngành nghề gì, 

nam nữ, già trẻ đều có thể tu Bồ Tát đạo viên mãn.  Bồ Tát tuyệt đối 

chẳng  giới  hạn  trong  một  pháp  giới  nào,  hết  thảy  pháp  giới  đều  là 

pháp giới Bồ Tát.  Kinh Hoa Nghiêm nói: ‘Một tức là nhiều, nhiều tức 

là một, một và nhiều không hai’ tức là  ý nghĩa này. 

Chúng  ta  đời  đời  kiếp  kiếp  tiếp  xúc  với  hết  thảy  chúng  sanh  đã  kết 

thiện duyên và cũng có ác duyên.  Có nhiều người rất hợp với mình, 

có  duyên  và  rất  thích  mình,  đây  là  thiện duyên  từ  đời  quá khứ.   Có 

nhiều người là oán gia đối đầu của mình, đem lại cho mình rất nhiều 

điều  chẳng  như  ý,  đây  là  oan  nghiệp  từ  kiếp  trước.   Quá  khứ  mê 

hoặc điên đảo nên gây ra oan nghiệp này, hiện nay giác ngộ hiểu rõ 

rồi,  phải hóa giải oan kết  này  thì cũng dùng ‘hiếu kính’ như lời Phật 

dạy.  Hiếu thuận và tôn trọng bằng tâm chân thành, oan kết tự nhiên 

sẽ được hóa giải. 

Cho nên đối với hết thảy oán ghét, chúng ta phải tùy thuận, thực sự 

làm được hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ công đức; trong sự tủy hỷ 

thành tựu trí huệ chân thật cho mình, giới - định - huệ chân thật, đây 

là  công  đức.   Tùy  thuận  làm  sao  có  thể  thành  tựu  công  đức?   Tâm 

thanh  tịnh  quan  trọng,  tâm  trí  huệ  quan  trọng,  bạn  dùng  tâm  chân 

thành, thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác, từ bi tức là tùy thuận, đây là 

có  công.   Có  thể  thành  tựu,  tăng  thêm  lòng  chân  thành,  thanh  tịnh, 

bình đẳng, chánh giác, từ bi của bạn là đức. 

Cho  nên  nếu  có  một  niệm  oán  trời  trách  người  thì  là  sai  lầm  quá 

đỗi.   Khi gặp hết thảy cảnh giới, nghịch duyên không như ý, đều phải 

quay  lại  tự  mình  phản  tỉnh,  nhất  định  là  do  nghiệp  chẳng  thiện  của 

mình tích lũy lại tạo thành, lỗi lầm chẳng ở tại người khác.  Quay đầu 

lại tự mình chân thật sám hối, sửa sai đổi mới, đây là chân tu hành. 

Là  do  mình  chẳng  xem  họ  như  cha  mẹ,  sư  trưởng,  chẳng  có  hiếu 

thuận,  tôn  trọng  họ,  là  lỗi  của  mình,  chẳng  phải  của  họ.   Chư  Phật 

Như Lai  dùng phương pháp này được thành tựu, chúng ta muốn làm 

Phật,  làm  Bồ  Tát  thì  cũng  chẳng  ngoại  lệ,  vẫn  phải  dùng  phương 

pháp  này.   Chúng  ta  phải  thực  hiện  ‘kính  người,  kính  sự,  kính  vật’ 

trong đời sống, niệm niệm chẳng được tách lìa; một niệm tách lìa là 

một  niệm  mê,  một  niệm  tương  ứng  là  một  niệm  giác,  cho  nên  phải 

dụng công trong từng tâm niệm.  Chẳng thể không đọc kinh điển Ðại 

thừa, chẳng thể không thâm giải ý thú, được vậy chúng ta mới có thể 

giữ gìn giác chứ không mê, mới có thể đạt được đời sống hạnh phúc 

mỹ mãn chân chánh. 



---o0o--- 

7.Nói chuyện với đồng tu tại Niệm Phật Ðường    (Buổi sáng 06-

12-98) 

Từ lúc khai giảng đến nay Niệm Phật Ðường đã từ từ đi vào nề nếp, 

mọi người đều cảm nhận công đức thù thắng của sự niệm Phật một 

cách sâu sắc, sanh tâm hoan hỷ.  Nhưng cũng có một số đồng tu nói 

với tôi rằng trong đại chúng còn một số ý kiến.  Vấn đề này chúng ta 

không  thể  không  để  ý.   Cổ  đức  thường  nói  lúc  cùng  nhau  tu  tập 

(cộng  tu)  nếu  có  nghi  hoặc,  xen  tạp  thì  sẽ  phá  hoại  công  phu  niệm 

Phật.  Mục đích của sự niệm Phật là để đạt được ‘nhất tâm bất loạn’, 

nhất  tâm  tuy  không  dễ  đạt  được,  chỉ  cần  đạt  đến  cảnh  giới  này  thì 

nhất định nắm chắc vãng sanh bất thoái thành Phật. 

Công phu thành phiến tức là chẳng có nghi hoặc, xen tạp, bất luận là 

ở chỗ nào lúc nào, dù lúc nửa đêm nằm mộng cũng chẳng quên A Di 

Ðà Phật, đó tức là hình dáng của công phu thành phiến.  Ngoại trừ A 

Di Ðà Phật ra, lúc tiếp xúc với hết thảy người, sự, vật phải luôn luôn 

cảnh giác cao độ, nhất định chẳng để ngoại cảnh dụ hoặc, lay động, 

đó tức là  công phu.  Chúng ta muốn đạt được công phu này  nhưng 

tại  sao  niệm  Phật  mãi  trong  Niệm  Phật  Ðường  cũng  làm  không 

được? 

Có hai nguyên nhân:   

Một là phiền não tập khí từ vô lượng kiếp đến nay quá nặng; tập khí 

tức  là  tri  kiến,  phần  nhiều  gọi  là  thành  kiến,  thành  kiến  rất  nặng,  ý 

kiến quá nhiều, đây là một chuyện rắc rối. 

Hai là không thật thà, thật thà cũng chẳng dễ, người có thể làm được 

thật  thà  bất  luận  tu  học  pháp  môn  nào  đều  nhất  định  có  thể  thành 

tựu. 

Phương  pháp  bổ khuyết,  bù  đắp là  đọc  kinh, nghe giảng.  Ðọc  kinh 

nghe  giảng  giúp  cho  chúng  ta  có  thể  nhìn  thấu,  buông  xuống,  giúp 

cho chúng ta hiểu rõ chân tướng sự thật của vũ trụ nhân sanh.  Nói 

một cách khác hiểu rõ chân tướng mình đến thế gian trong đời này. 

Nếu  thực  sự  hiểu  rõ  triệt  để  sinh  hoạt  và  hoàn  cảnh  xung  quanh 

trong đời này thì tự nhiên sẽ buông xuống. Thế Tôn đã đau lòng mỏi 

miệng nói hết bốn mươi chín năm, luôn luôn nhắc nhở nhưng chúng 

ta thực sự đã mê quá sâu đậm.  Không ngừng nhắc nhở là hy vọng 

có một ngày nào đó chúng ta có thể hoảng nhiên đại ngộ, biết được 

mình đến thế gian chỉ là để thọ báo mà thôi. 

Nghiệp  đã  tạo  trong  những  đời  kiếp  trước  thì  đời  này  đến  để  thọ 

nhận  quả  báo,  đây  là  nhân  quả  tuần  hoàn.   Tạo  thiện  nghiệp  nhiều 

thì đời này hưởng được một chút phước; tạo ác nghiệp nhiều thì đời 

này  phải  chịu  rất  nhiều  đau  khổ.   Nhưng chẳng  có  người  nào  trong 

lúc thọ báo bèn cam chịu thọ báo, vẫn cứ tạo nghiệp y như cũ.  Thọ 

báo  rồi  tạo  nghiệp,  tạo  nghiệp  xong  lại  thọ  báo,  vĩnh  viễn  cứ  tuần 

hoàn.  Hiện tượng tuần hoàn này chẳng nâng lên trên mà là từ từ đi 

xuống, đời này chẳng bằng đời trước, như vậy đau khổ biết bao!  Tại 

sao lại có hiện tượng này?  Tại chúng ta tạo ra những nghiệp chẳng 

thiện.   Thế  Tôn  nói  rõ  cho  chúng  ta  biết  tạo  thiện  nghiệp  thì  đi  cõi 

thiện siêu sanh, tạo  ác nghiệp thì  đi vào cõi ác đọa lạc, đây là chân 

tướng sự thật của nhân sanh.  Thử suy nghĩ kỹ thì đích thực là như 

vậy.  Phật từ bi thương xót những chúng sanh thọ khổ thọ nạn này vì 

ngu  muội  vô  tri  mê  mất  tự  tánh,  cho  nên mới  nói  rõ  chân  tướng  sự 

thật, hy vọng chúng sanh có thể vượt thoát tam giới, lục đạo luân hồi, 

cùng các Ngài làm Phật, làm Bồ Tát. 

Vào  Niệm  Phật  Ðường  và  muốn  công  phu  được  đắc  lực  thì  phải 

buông  xuống hết thảy thân tâm thế giới.  Không buông  xuống nổi là 

vì không  hiểu giáo lý  nên  phải dùng  phương  pháp  giảng kinh để  bổ 

cứu.   Thời  xưa  Niệm  Phật  Ðường  chẳng  có  giảng  kinh,  nhưng  mỗi 

cây hương lúc chỉ tịnh 3 đều có giảng khai thị, dụng ý cũng giống với 

giảng kinh, là giúp mọi người đoạn nghi sanh tín, công phu đắc lực. 

Ðặc  biệt  là  ngày  nay  thời  gian  chúng  ta  nghe  kinh  ngắn,  chẳng  đủ 

căn cơ, tuy là có duyên trụ tại Niệm Phật Ðường thù thắng như vầy 

mà vẫn sanh phiền não, vẫn còn nhiều ý kiến, vẫn gây chướng ngại 

cho công  phu  tu  học  của  mình.   Do  đó  có  thể  biết chẳng thể không 

đọc  kinh,  chẳng  thể  không  nghe  giảng,  mọi  người  phải  hết  lòng  nỗ 

lực dụng công. 

Sau khi Làng Di Ðà xây xong, Niệm Phật Ðường có thể chứa từ một 

đến hai ngàn người.  Ðồng tu trụ tại Làng Di Ðà đều là Phật, Bồ Tát 

vì những người đến chỗ này chỉ có một mục đích là làm Phật. ‘Niệm 

Phật  là  nhân,  làm  Phật  là  quả’.   Niệm  Phật  Ðường  nhất  định  niệm 

Phật  chẳng  gián  đoạn  suốt  hai  mươi  bốn  giờ,  ngày  ngày  đều  như 

vậy,  năm  nào  cũng  đều  như  vậy.   Chúng  ta  là  phàm  phu  nghiệp 

chướng nặng nề muốn ngày đêm niệm Phật chẳng gián đoạn, nhưng 

thể  lực  có  trở  ngại,  có  trở  ngại  cũng  phải  khắc  phục.   Khi  xưa  Ðế 

Nhàn  lão  hòa  thượng  dạy  phương  pháp  niệm  Phật  cho  đồ  đệ  của 

Ngài  --  người  làm  thợ  vá  nồi:  ‘Niệm  mệt  rồi  thì  nghỉ,  nghỉ  mệt  xong 

liền niệm tiếp tục’.  Nhất định chẳng thể làm biếng, giải đãi, đây chính 

là vì mình mà cũng vì chúng sanh;  bạn thành Phật rồi thì có thể phổ 

độ chúng sanh, đây là tự lợi, lợi tha.  Hy vọng mọi người tự động, tự 

phát đừng để người ta phải đốc thúc.  Trong Niệm Phật Ðường mặc 

áo hải thanh (áo tràng), lúc nghỉ mệt cũng đừng cởi áo hải thanh, khi 

cởi áo hải thanh thì sợ ngủ mê, làm ngưng trệ công phu niệm Phật; 

mặc luôn áo mà ngủ thì có thể đề cao cảnh giác, tận lực ngăn ngừa 

cho mình  đừng làm  biếng.  Tu  học  trong  đạo  tràng  như  vậy  thì  làm 

sao chẳng thành Phật cho được! 

Trụ ở  Làng Di Ðà đều miễn  phí, một  đồng cũng chẳng  nhận, vì các 

bạn  là  Phật,  Bồ  Tát,  chúng  tôi  đương  nhiên  phải  cúng  dường.   Một 

trong  mười  đức  hiệu  của  Phật  là  ‘Ứng  Cúng’,  các  bạn trú  ở  đây  thì 

đương  nhiên  phải  nhận  sự  cúng  dường  của  hết  thảy  chúng  sanh. 

Bạn  sẽ  làm  Phật  nên  chúng  tôi  dùng  tâm  cúng  dường  chư  Phật  để 

cúng  dường  các  bạn,  giúp  các  bạn  ngay  trong  một  đời  này  viên 

thành Phật đạo, cái duyên này vô cùng thù thắng!  Nơi đây xin chúc 

các bạn ngay trong một đời ngắn ngủi này nhất định sẽ thành tựu. 

---o0o--- 

8.Học Phật tức là học làm người   (Buổi sáng 07-12-98) 

Học Phật tức là học làm người, học làm một người tốt, học làm một 

người minh bạch.  Nhà Nho nói: ‘Đạt đến mức tốt lành tột bậc” (Chỉ ư 

chí thiện), Phật pháp đích thật  đã làm câu này  được viên mãn.  Chí 

thiện  là  thiện  đến  mức  cùng  cực,  đạt  đến  cứu  cánh  viên  mãn.  Nhà 

Nho và  nhà Phật đều có phương pháp đạt đến chí thiện, cơ sở của 

phương pháp này có thể nói là hoàn toàn tương đồng.  Nhà Nho dạy 

học trước hết đề ra ‘Tam Cương, Bát Mục’4.  Nhà Phật dạy học trước 

hết đề ra ‘Tứ Hoằng, Lục Ðộ’, tinh thần và nội dung của hai thứ này 

rất  giống  nhau.   Thế  nên  tư  tưởng,  kiến  giải,  giáo  học,  hành trì  của 

Khổng Lão phu tử và Thích Ca  Mâu Ni Phật chẳng hẹn mà hợp với 

nhau, đúng là ‘Cái nhìn của anh hùng đại lược giống nhau’. 

Việc đầu tiên trong sự tu học là phải phát nguyện, nhà Nho nói phải 

lập  chí,  lập  chí  làm  thánh  hiền,  làm  đại  sự,  chẳng  phải  lập  chí  làm 

quan phát tài, hưởng vinh hoa phú quý.  Ðại sự là gì?  Nhà Phật nói: 

‘Tử  sanh  đại  sự’,  câu  này  nói  rõ  ý  nghĩa  của  đại  sự.   Trong  Phật 

pháp, đại sự nhân duyên nói đến chỗ cứu cánh viên mãn tức là phổ 

độ  chúng  sanh  và  cũng  là  nguyện  thứ  nhất  trong  Tứ  hoằng  thệ 

nguyện:  ‘Chúng  sanh  vô  biên  thệ  nguyện  độ’.   Ðộ  là  ví  dụ,  độ  qua 

biển khổ sanh tử, độ qua lục đạo luân hồi, đây mới là đại sự. 

Vô lượng kiếp đến nay chúng sanh kẹt mãi trong sanh tử luân hồi đời 

này sang kiếp khác, vĩnh viễn chẳng thể thoát ly; trong kinh gọi chúng 

sanh trong lục  đạo là ‘người đáng thương  xót’.  Tình trạng trong lục 

đạo chỉ có Phật, Bồ Tát mới rõ ràng, phàm phu mê trong đó và chẳng 

hiểu  rõ  chân  tướng  sự  thật.   Chân  tướng  sự  thật  này  tức  là  chân 

tướng của sanh tử và chân tướng của đời sống chúng ta. 

Ðức  Phật  nói  khi  chúng  ta  ở  trong  luân  hồi  thì  nhất  định  thời  gian 

trong ba ác đạo dài, thời gian trong ba thiện đạo ngắn.  Thọ mạng dài 

nhất trong  tam thiện  đạo là cõi Phi Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ ở trời 

Vô  Sắc  Giới,  thọ  mạng  là  tám  vạn  đại  kiếp;  một  đại  kiếp  bằng  thời 

gian thế giới chúng ta trải qua ‘thành - trụ - hoại - không’ một lần, tám 

vạn đại kiếp là thời gian thế giới chúng ta thành, trụ, hoại, không tám 

vạn  lần,  họ  có  thọ  mạng  dài  như  vậy.   Thời  gian  dài  trong  ác  đạo 

càng dễ sợ hơn.  Kinh Ðịa Tạng dạy: ‘Thọ mạng trong địa ngục là vô 

số kiếp’.  Cho dù là trong cõi súc sanh tuy thọ mạng chẳng dài nhưng 

súc  sanh ngu si,  kiên  cố  chấp  trước  thân  hình  này  là  của  mình  cho 

nên rất khó thoát ra.  Lúc Thế Tôn còn tại thế, tại Kỳ Thọ Cấp Cô Ðộc 

Viên  có  một  ổ  kiến, Thế Tôn  nói  với  đệ  tử:  ‘Ðã  trải  qua  bảy  vị  Phật 

rồi, cả ổ kiến này cũng chưa thoát thân làm kiến, đời đời kiếp kiếp cứ 

làm kiến hoài’.  Thời gian này  dài hơn thọ mạng của Phi Phi Tướng 

Xứ Thiên quá nhiều, quá nhiều! 

Cho nên Phật, Bồ Tát thường nhắc nhở chúng ta, cảnh cáo chúng ta, 

tam ác đạo tuyệt đối chẳng thể đi vào, đọa tam ác  đạo  rất dễ dàng, 

thoát ly tam ác đạo thì quá khó.  Tuy Phật, Bồ Tát từ bi ứng hóa trong 

ác  đạo  độ  chúng  sanh,  nhưng  ác  đạo  chúng  sanh  ngu  si  đến  cùng 

cực, còn thêm vọng tưởng, phân biệt, chấp trước nặng nề, so với độ 

người  còn  khó  gấp  nhiều  lần.   Tuy  vậy  nhưng  Phật,  Bồ  Tát  cũng 

chẳng xả bỏ, các Ngài thực sự là từ bi đến cùng cực. 

Trong lục đạo chúng sanh dễ độ nhất là loài người, thế nên Bồ Tát thị 

hiện thành Phật cũng ở tại cõi người.  Nguyên nhân là gì?  Phật, Bồ 

Tát  thị  hiện  ở  chỗ  nào  là  do  cảm  ứng  đạo  giao  với  chúng  sanh  nơi 

đó, chúng sanh có cảm, Phật, Bồ Tát liền có ứng.  Do đó mới biết cõi 

người  có  sức  cảm  ứng  rất  lớn  với  chư  Phật,  Bồ  Tát,  thế  nên  quý 

Ngài ứng hóa trong cõi  người,  thị hiện làm Phật, làm Bồ Tát, đây là 

chân lý. 

Ðời  này  chúng  ta  có  thể  sanh  vào  cõi  người,  cơ  hội  này  vô  cùng 

hiếm hoi và quý báu, quý ở chỗ cõi người dễ giác ngộ, dễ được độ, 

cho  nên  chúng  ta  nhất  định  phải  nắm  vững  cơ  duyên.   Vả  lại  cơ 

duyên này chẳng lâu dài vì thọ mạng của cõi người rất ngắn, cho dù 

sống đến một trăm tuổi thì cũng như búng ngón tay, một sát na ngắn 

ngủi mà thôi.  Thọ mạng ngắn nói lên cơ duyên này đặc biệt quý báu, 

vì vậy được thân người nếu chẳng nghe được Phật pháp thì rất đáng 

tiếc.   Số  người  được  thân  người  nhưng  chẳng  có  cơ  duyên  nghe 

Phật pháp đích thật là chiếm đại đa số.  Trong thời đại hiện nay Phật 

pháp  nương  vào  khoa  học  kỹ  thuật  phổ  biến  truyền  đến  khắp  thế 

giới, bất luận là tin hay không, chỉ vì ‘một phen lọt vào tai, vĩnh viễn là 

hạt giống đạo’, đây là người thế gian có phước.  Nếu ở trong đời này 

thiệt có thể thoát ly lục đạo luân hồi thì là thực sự thành tựu.  Ngược 

lại đời  này  chẳng thể thoát ly lục đạo, đời sau không cách chi  tránh 

khỏi luân hồi như cũ; một khi đã luân hồi thì chẳng biết phải trôi lăn 

đến kiếp nào mới có thể gặp được Phật pháp.  Nhất định chẳng thể 

đời  nào  cũng gặp  được  Phật  pháp,  nếu đời  nào  cũng  được  gặp  thì 

chúng ta đã thành Phật sớm rồi, bởi vậy mới biết việc này chẳng dễ. 

Gặp  được  Phật  pháp  mọi  người  đều  hy  vọng  ngay  trong  đời  này 

được  thành  tựu,  chuyện  này  cũng  chẳng  phải  khó,  đích  thực  mỗi 

người đều có thể làm được, mấu chốt là ở chỗ giác ngộ.  Biết được 

khuyết điểm của mình chính là giác ngộ; sửa khuyết điểm cho đúng 

trở  lại  là  tu  hành.   Nếu  chẳng  biết  khuyết  điểm  của  mình  thì  không 

biết  bắt  đầu  sửa  đổi  từ  đâu.   Nhưng  một  người  biết  được  khuyết 

điểm của mình rất khó, ai cũng tưởng là mình đúng hoàn toàn.  Lý do 

phàm phu vẫn cứ là phàm phu vì họ chẳng biết lỗi lầm của mình, cứ 

cho rằng mình đúng.  Bồ Tát khác với phàm phu là vì Bồ Tát chẳng 

có  quan  niệm  mình  đúng,  chỉ  biết  rằng  lỗi  lầm  của  mình  quá  nhiều, 

mỗi  ngày  đều  phản  tỉnh,  ngày  ngày  đều  sửa  lỗi,  đây  là  người  giác 

ngộ.  Người mê thì cứ tưởng là mình đúng, cho dù phản tỉnh thì cũng 

nghĩ mình chẳng có lỗi, lỗi đều ở nơi người khác.  Nhưng họ chẳng 

biết  khi  nhìn  thấy  lỗi  người  khác  thì  chính  là  lỗi  của  mình;  khi  nào 

chẳng nhìn thấy lỗi của người khác thì lỗi của mình cũng chẳng còn. 

Huệ Năng đại sư dạy: ‘Nếu là người tu đạo chân thật chẳng thấy lỗi 

thế  gian’.   Nhìn  thấy  người  khác  có  lỗi  tức  là  phiền  não tập khí  của 

mình hiện hành.  Bên ngoài là duyên,  duyên giúp cho phiền não tập 

khí  của  mình  khởi  lên,  đây  là  lỗi  lầm  lớn.   Cho  nên  người  biết  tu 

hành,  hết  thảy  ngoại  duyên  đều  là  thiện  tri  thức,  gặp  người  thiện 

chuyện  thiện thì  có  thể học  tập,  gặp  người  ác  chuyện  ác  giúp mình 

phản tỉnh sửa lỗi lầm, thuận  hay  nghịch đều là thiện tri thức.  Trong 

lúc phản tỉnh ‘có lỗi thì sửa, không thì nhắc nhở để đừng phạm’, lý do 

Bồ Tát tu hành có thể thành Phật là ở tại điểm này. 

Nếu  chẳng  hiểu  đạo  lý  và  chân  tướng  sự  thật,  học  Phật  mà  chẳng 

thực  sự  thay  đổi  trên  tâm  địa,  tức  là  học  Phật  nhưng  vẫn  tạo  tội 

nghiệp y như cũ thì đúng như lời người xưa nói ‘Trước cửa địa ngục 

có nhiều Tăng sĩ’  (Ðịa ngục môn tiền Tăng  đạo đa).  Chữ Tăng này 

không nhất định chỉ người xuất gia, người tại gia cũng bao gồm trong 

đó;  Tăng  là  đoàn thể,  bất  luận  là  xuất  gia  hay  tại  gia,  đoàn  thể  học 

Phật đều xưng là Tăng đoàn. 

Hiện  nay  tu  học  pháp  môn  Niệm  Phật  có  thể  giúp  chúng  ta  đoạn 

phiền não, tăng trưởng trí huệ, thoát ly  sanh tử luân  hồi, viên thành 

Phật  đạo.   Trong  vô  lượng  pháp  môn  đây  là  pháp  môn  hy  hữu  thù 

thắng hạng nhất, chẳng dễ gì gặp được.  Ðặc biệt là đạo tràng có tổ 

chức tu tập chung như vầy chẳng phải do sức người tạo nên, mà là 

do chư Phật, Bồ Tát gia trì nên đạo tràng có chư Phật hộ niệm, Long 

thiên  ủng hộ.  Mọi người ở trong đạo tràng này tu  học phải  đặc biệt 

trân trọng cái nhân duyên hiếm có, khó gặp này, phải hết lòng nỗ lực, 

nhất định nội trong một đời này viên mãn thành tựu. 

---o0o--- 

9.Cầu cảm ứng  (Buổi sáng 08-12-98)  

a. Học Phật tức là học giác ngộ. 

Phật pháp quý ở chỗ giác ngộ, cổ thánh tiền hiền cũng nói: ‘chế ngự 

được niệm thì thành thánh’  (khắc niệm tác thánh), thế nên thánh hay 

phàm chỉ  ở tại một  niệm giác  hay mê  mà thôi.   Một niệm giác, ngay 

lúc đó tức là Nhất Chân pháp  giới; một niệm mê thì đâu phải chỉ có 

mười  pháp  giới  không  thôi?   Người  giác  ngộ  thực  sự  có  thể  buông 

xuống, chỉ có người mê mới có chấp trước.  Chư Phật, Bồ Tát là tấm 

gương  tốt  cho  chúng  ta,  cho  nên  học  Phật,  Bồ  Tát  tức  là  học  giác 

ngộ, học nhìn thấu, buông xuống, thực sự làm được ‘chẳng tranh với 

người,  chẳng  cầu  với  đời’  thì  tự  nhiên  thân  tâm  tự  tại,  trí  huệ  tăng 

trưởng. 

Người học Phật chẳng thể khế nhập vào cảnh giới là vì một niệm tình 

chấp  chưa  tiêu  trừ.   Nếu  muốn  thành  tựu  thì  chẳng  thể  không  biết 

đạo  lý  này,  chẳng  thể  không  hết  lòng  học  tập  ‘chẳng  tranh,  chẳng 

cầu’,  học  tập  từ  bi,  nhiệt  thành  giúp  người.   Trong  quá  trình  giúp 

người, nhất định chẳng thể chấp trước danh - văn - lợi -dưỡng, ngũ 

dục lục trần, phải vĩnh viễn bảo trì tâm thanh tịnh, bình đẳng; đây là 

Bồ Tát hạnh, Bồ Tát hạnh là hạnh giác ngộ. 

Chúng  ta  phải  quan  sát  kỹ  và  thể  hội  cả  đời  hành  trì  của  đức  Thế 

Tôn.  Thế Tôn hoằng pháp lợi sanh giảng kinh thuyết pháp, chẳng có 

danh  phận,  cũng chẳng có  chức  vị,  đối  với  chúng  ta  chỉ  là  quan  hệ 

thầy trò.  Quan hệ này vẫn còn là kiến giải phàm phu, Thế Tôn tuyệt 

chẳng  có  khái  niệm  này;  nếu  Ngài  có  khái  niệm  này  thì  chẳng  thể 

thành thánh, thành Phật.  Vì thầy trò là nhị pháp, nhị pháp chẳng phải 

là Phật pháp, đây là lời Lục Tổ Huệ Năng đại sư nói. 

---o0o--- 

b. Nhị đế 

Thế Tôn cả đời giảng kinh thuyết pháp y cứ theo nguyên lý, nguyên 

tắc  Nhị  Ðế;  mười  phương  ba  đời  hết  thảy  chư  Phật  Như  Lai  thuyết 

pháp  cũng  dựa  trên  Nhị  Ðế.   Nhị  Ðế  tức  là  Chân  Ðế  và  Tục  Ðế. 

Chân  Ðế  hoàn  toàn  nói  về  chư  pháp  thật  tướng,  chẳng  có  tơ  hào 

phân biệt chấp trước, người thế gian khó hiểu việc này.  Tục Ðế tức 

là thế gian pháp, y theo tri kiến và thường thức của chúng sanh, mọi 

người  đều dễ  hiểu.  Nhưng trí  huệ  của  Phật  cao,  thiện  xảo  phương 

tiện  đạt  đến  cực  điểm,  nói  Tục  Ðế  cũng  bao  gồm  Chân  Ðế,  nói  về 

Chân  Ðế  nhưng  cũng  chẳng  lìa  Tục  Ðế,  Chân  và  Tục  viên  dung, 

được đại tự tại.  Người thế gian không những mê Chân Ðế mà cũng 

mê Tục Ðế.  Phật có thể viên dung cả Chân lẫn Tục, tức là Chân Ðế 

nhìn  thấu  rồi,  thì  Tục  Ðế  cũng  buông  xuống.   Nhìn  thấu  và  buông 

xuống là một chứ chẳng phải hai, đây mới là trí huệ chân thật.  ‘Trụ 

chân thật huệ’ trong kinh Vô Lượng Thọ tức là cảnh giới này.  Những 

việc làm cả đời của chư Phật, Bồ Tát  chỉ có một mục đích là hoằng 

pháp lợi sanh, ban cho chúng sanh lợi ích chân thật.  Dù ban lợi ích 

chân  thật  nhưng  Ngài  cũng  chẳng  cầu  một  cái  gì,  và  cũng  chẳng 

phân  biệt  chấp  trước.   Những  chỗ  này  chúng  ta  phải  rõ  ràng,  thấu 

hiểu triệt để, hết lòng học tập. 

---o0o--- 

c. Cầu cảm ứng 

Sự nghiệp hoằng pháp lợi sanh chẳng thể không cầu cảm ứng.  Ðối 

với việc này, nếu có thể thể hội được Chân Tục viên dung thì sẽ có 

chánh  tri,  chánh  kiến,  chánh  giải,  và  sẽ  chẳng  nghiêng  lệch  về  một 

bên.  Người thế gian chấp trước trên Tục Ðế, thực sự niệm niệm đều 

mong  cầu,  niệm  niệm  mong  cầu  thì  liền  lọt  vào  trong  ý  thức.   Cầu 

mong  chư  Phật,  Bồ  Tát  là  làm  một  cách  đúng  lý,  đúng  pháp,  có 

nguyện cầu nhưng chẳng có tâm mong cầu, như vậy mới viên dung, 

mới có cảm ứng. 

Nhà  Nho  nói:  ‘lập  chí’,  nhà  Phật  nói  ‘phát  nguyện’,  hai  thứ  này  có 

khác nhau không?  Trong ‘chí’ có mong cầu, có cầu thì sẽ lọt vào tình 

thức; trong ‘nguyện’ chẳng có mong cầu.  Nói một cách khác ‘lập chí’ 

có mang theo cảm tình, ‘phát nguyện’ thuần túy là trí huệ, chẳng có 

tình thức.  Thực ra chúng ta chỉ cần làm đúng như lý, như pháp, chư 

Phật Như Lai sẽ tự nhiên hộ niệm, đây tức là ‘cầu’, ‘cầu’ như vậy thì 

có cảm ứng.  Chúng ta cầu mà chẳng cầu, chư Phật, Bồ Tát ứng mà 

chẳng ứng, thế thì sẽ cảm ứng đạo giao chẳng thể nghĩ bàn, không 

những Phật, Bồ Tát  hộ niệm, long thiên thiện thần cũng sẽ  ủng hộ. 

Nếu có tâm mong cầu thì tuyệt đối sẽ chẳng có cảm ứng, tại vì tâm 

này là tình thức, gây trở ngại cho sự cảm ứng giữa chúng ta và chư 

Phật,  Bồ  Tát.   Thế  nên  có  nguyện  nhưng  chẳng  có  tâm  mong  cầu, 

chỉ  cần  hết  lòng  nỗ lực  như  lý  như  pháp mà  làm  thì  tự  nhiên sẽ  có 

cảm ứng. 

Tự mình tu tập phải đoạn phiền não tập khí, phải khai trí huệ, giúp đỡ 

người  khác  cũng  có  mục  đích  này,  nhưng  thủ  đoạn  phương  pháp 

phải  tùy  cơ  ứng  biến,  vì  cơ  duyên  chẳng  giống  nhau,  phương  thức 

sẽ  chẳng  đồng,  có  câu  ‘phương  tiện  có  nhiều  cửa,  đường  trở  về 

chẳng  hai’.   Tự  mình  thành  tâm  thành  ý  mà  làm,  chướng  ngại  của 

mình  chẳng  còn  nữa  nhưng  chúng  sanh  còn  chướng  ngại,  tức  là 

duyên  chưa  chín  muồi.   Duyên  chưa  chín  muồi  thì  tự  mình  phải 

dưỡng đạo, cũng tức là tiến tu, không ngừng nâng cao cảnh giới của 

mình, chờ  đợi cơ duyên của chúng sanh chín muồi, việc  này chẳng 

thể miễn cưỡng chút nào. 

Nếu  muốn  dời  cơ  duyên  độ  chúng  sanh  đến  sớm  hơn  thì  tự  mình 

phải  hết  lòng  nỗ lực  tu  pháp sám  hối,  sửa  lỗi  đổi  mới,  hết  thảy  đều 

cầu  về  hướng  tự  tánh.   Thế  nên  Phật  pháp  được  gọi  là  Nội  Học, 

hoàn  toàn  khác  với  thế  gian  pháp.   Người  thế  gian  hướng  về  bên 

ngoài mà mong cầu, Phật pháp thì hướng về tự tánh mà mong cầu, 

chẳng  hướng  ngoại.   Cầu  chư  Phật,  Bồ  Tát  gia  trì  thì  cũng là  từ  tự 

tánh  mà  cầu.   Nếu  chúng  ta  thực  sự  cùng  tâm,  cùng  nguyện,  cùng 

đức, cùng hạnh với Phật, đây tức là ‘cầu’, cầu như vậy chẳng hướng 

ngoại, hết thảy Như Lai làm sao chẳng gia trì?  Như vậy cũng giống 

như tiếp nối đường điện, chẳng có chướng ngại, nhất định sẽ có cảm 

ứng đạo giao.  Nếu có một tâm niệm riêng tư, đường điện sẽ đứt mất 

và sẽ chẳng có cảm ứng. 

Nếu  có  tâm  riêng  tư,  có  tình  [chấp]  dục  [vọng]  mà  cầu  thì  cũng  có 

cảm ứng, đây là ma cảm ứng, trong xã hội ngày nay, những chuyện 

này  rất  nhiều.   Yêu  ma  quỷ  quái  cũng  có  thể  làm  cho  bạn  có  thần 

thông,  làm  cho bạn  phát  cuồng,  cho  bạn một  số  khả năng  đặc  biệt, 

bạn cũng có thể mê hoặc chúng sanh, nhưng đây đều là tạo nghiệp. 

Năm  mươi  loại  Ấm  Ma  giảng  trong  kinh  Lăng  Nghiêm  rất  rõ  ràng. 

Những thứ thần thông, đạo lực này là do ma nhập vào người, ma gia 

trì họ; sau khi ma rời khỏi thì hoàn toàn mất hết, sau cùng bản thân 

người  đó  cũng  sẽ  gặp  nạn.   Cho  nên  nhà  Phật  nói  về  đạo  lý  ‘cầu’ 

chúng  ta  nhất  định  phải  hiểu;  pháp  thế  và  xuất  thế  gian  đều  hướng 

về tâm tánh, như vậy mới đúng. 

---o0o--- 

d. Hoằng pháp và Hộ pháp. 

Chư  Phật  hộ  niệm,  long  thiên  thiện  thần  ủng  hộ,  hiển  thị  tại  đâu? 

Khắp xung quanh chúng ta sẽ có rất nhiều bạn tốt giúp đỡ, hộ trì, đây 

là hộ pháp.  Hộ pháp gồm có nội hộ và ngoại hộ, nội hộ là do người 

xuất gia hộ trì, ngoại hộ do hai chúng tại gia hộ trì, được vậy  chánh 

pháp mới được xây dựng, thường trụ tại thế gian.  Tuy được hộ trì cả 

trong lẫn ngoài, tâm địa chúng  ta vẫn phải thanh tịnh, vẫn phải mảy 

trần chẳng nhiễm y như cũ. 

Giống  như  Cư  Sĩ  Lâm  Tân Gia  Ba  và  Tịnh  Tông  Học  Hội  đích  thực 

có thiện hữu giúp đỡ mạnh mẽ, nhưng chúng ta đối với họ chẳng có 

tiếp đãi đặc biệt.  Lúc ăn cơm ở Cư Sĩ Lâm, họ tự động lấy dĩa đi gắp 

thức ăn, tự kiếm chỗ ngồi, chẳng nhận một sự tiếp đãi đặc biệt nào 

cả,  đây  mới  thật  sự  là  thiện  hữu  chân  thật.   Có  câu  ‘Một  vị  Phật  ra 

đời,  ngàn  Phật  ủng  hộ’,  những  người  này  đều  là  Phật,  Bồ  Tát,  cho 

nên đạo tràng này có thể thành lập, là mọi người có phước.  Chúng 

ta rất may mắn gặp được nhân duyên này  và cũng rất hoan hỷ dốc 

toàn  tâm  toàn  lực  để  hợp  tác,  ủng  hộ,  cống  hiến  một  chút  sức  hèn 

mọn.  Vì giúp họ là giúp hết thảy chúng sanh, giúp họ tức là giúp chư 

Phật Như Lai. 

Cho nên người  xuất gia  tốt nhất đừng quản lý sự vụ, đây là  do Thế 

Tôn thị hiện cho chúng ta thấy.  Người xuất gia quản lý sự vụ là bất 

đắc dĩ, là đã biến dạng rồi.  Nếu người xuất gia  quản lý  sự vụ thì là 

hộ  pháp,  chẳng  phải  là  hoằng  pháp,  vậy  thì  phải  toàn  tâm  toàn  lực 

bồi  dưỡng  những  người  đi  sau  (lớp  đàn  em),  chiếu  cố  những  pháp 

sư  hoằng  pháp.   Quản  lý  sự  vụ  cũng  giống  như  hiệu  trưởng  trong 

trường học, phải quản lý giáo vụ, tổng vụ, đây là [chức vụ] Chấp Sự, 

có  tánh  cách  phục  vụ.   Hoằng  pháp là  giáo  viên,  chẳng  đảm  nhiệm 

Chấp Sự.  Phía trong Chấp Sự là nội hộ, bên ngoài Chấp Sự là ngoại 

hộ. 

Nếu chúng ta có thể hiểu rõ quan niệm này, mỗi người đều tận tâm 

làm tròn trách nhiệm của mình, Phật pháp nhất định sẽ hưng vượng, 

chúng  sanh  mới  thực  sự  có  phước.   Nhất  định  chẳng  tranh  giành 

chức  vị  Chấp Sự,  sau  đó tác  oai  tác  phước  để  hưởng  thọ,  chướng 

ngại cho pháp sư hoằng pháp, chẳng bồi dưỡng huấn luyện hậu học, 

đây là tạo ra vô lượng vô biên tội nghiệp, tạo tội nghiệp này phải đọa 

A Tỳ địa ngục.  Chúng ta phải rõ ràng minh bạch, phải tu phước trong 

nhà Phật, đừng nên tạo nghiệp. 

Chúng  ta  làm  tròn  nội  hộ  và  ngoại  hộ,  tự  nhiên  sẽ  có  chư  Phật  Bồ 

Tát  đến  hoằng  pháp  lợi  sanh.   Nội  hộ  và  ngoại  hộ  làm  chẳng  đúng 

như  pháp,  nhất  định  sẽ  chẳng  có  Phật,  Bồ  Tát  đến  thuyết  pháp  vì 

duyên chưa chín muồi.  Công tác hộ pháp làm được viên mãn thì là 

duyên  chín  muồi,  tự  nhiên  sẽ  cảm  được  chư  Phật,  Bồ  Tát  đến  thị 

hiện giáo hóa chúng sanh. 

---o0o--- 

10.Làm đệ tử Di Ðà  (Buổi sáng 09-12-98) 

a. Gặp duyên rất quan trọng. 

Những năm đầu Dân quốc, Thái Hư pháp sư đề xướng ‘Bồ Tát Học 

Xứ’, ý tưởng này rất tốt.  Hiện nay chúng ta đề xướng làm ‘Ðệ Tử Di 

Ðà’.  Ðệ tử Di Ðà đương nhiên cũng là Bồ Tát.  Như thế nào mới làm 

được?  Ðây là vấn đề của giáo dục.  Thánh nhân thế gian và xuất thế 

gian dạy: ‘Người ta ai cũng có thể làm thánh hiền, ai cũng có thể làm 

Nghiêu, Thuấn’, mấu chốt là ở tại giáo học.  Dùng Phật pháp mà nói, 

giáo  học  là  trợ  duyên,  tăng  thượng  duyên,  nếu  gặp  được  tăng 

thượng  duyên  tốt,  người  có  tài  năng  hạng  trung  cũng  có  thể  làm 

thánh  làm  hiền,  trong  nhà  Phật  có  chuyện  này,  trong  các  triều  đại 

Trung Quốc cũng có.  Ðặc biệt là trong Phật pháp, hạ hạ căn cũng có 

thể làm A La Hán, làm Bồ Tát, đây là chỗ cao minh của nền giáo học 

Phật pháp.  Trong nhóm đệ tử của Thế Tôn, Châu Lợi Bàn Ðà Già là 

một thí dụ rất hay.  Ngay cả người hạ hạ căn cũng có thể chứng quả 

vị  A  La  Hán,  có  thể  thành  đại  Bồ  Tát,  huống  chi  là  người  trung, 

thượng căn? 

Phần  đông người ta cả một  đời chẳng thể thành tựu, pháp thế gian 

và xuất thế gian chẳng thành, hoặc có được chút ít thành tựu nhưng 

sau  cùng  lại  thất  bại  đều  là  vì  gặp  duyên  chẳng  tốt.   Phật  thuyết 

pháp: ‘Hết thảy pháp do nhân duyên sanh’ rất có đạo lý.  Một duyên 

phần tốt thì chỉ có thể gặp mà chẳng thể cầu.  Vậy thì đời này chúng 

ta có thể gặp duyên tốt chăng?  Câu trả lời là khẳng định được tại vì 

‘trong nhà Phật chẳng xả một người nào hết’, vấn đề ở tại phát tâm. 

Nếu  chúng  ta  phát  tâm  thuần  chánh,  chư  Phật  Bồ  Tát  nhất  định  sẽ 

đến làm tăng thượng duyên cho chúng ta, sẽ đến giúp đỡ chúng ta. 

---o0o--- 

b. Phát tâm. 

Nhà  Phật  nói  chữ  ‘thuyết  pháp’,  cơ  duyên  chín  muồi  mà  bạn  chẳng 

thuyết pháp cho họ nghe thì đánh mất cơ hội, là mất đi thời tiết nhân 

duyên; nếu cơ duyên chẳng chín muồi mà thuyết pháp cho họ thì là 

không  đúng  lúc.   Phật  hiểu  rõ  thời  tiết  nhân  duyên  nên  Phật  thuyết 

pháp được ví như  ‘hải triều âm’.  Hải triều chỉ thủy triều dâng (nước 

lên)  và  xuống  có  thời  gian  nhất  định,  nhất  định  chẳng  bao  giờ  sai. 

Ðức Phật giáo hóa chúng sanh cũng vậy. 

Ðây là nói rõ một sự thật: chúng sanh có Cảm thì Phật sẽ Ứng, cảm 

ứng  đạo  giao.   Do  đó  có  thể  biết  thành  tựu  hay  không  là  thao  túng 

trong tay của chính mình.  Nếu mình hy vọng làm thánh làm hiền, làm 

Phật, làm Bồ Tát thì cái tâm này là Cảm, Phật, Bồ Tát nhất định sẽ có 

Ứng.  Nếu niệm này chẳng sanh khởi thì là chẳng có Cảm; chẳng có 

Cảm  thì  đương  nhiên  Phật,  Bồ  Tát  chẳng  có  Ứng,  cho  nên  bạn  sẽ 

chẳng  gặp được cơ duyên.  Nếu nguyện vọng của bạn là chân thật 

thì cảm ứng sẽ rất nhanh chóng; nếu nguyện vọng rất yếu ớt, khi có 

khi  không,  thì  cảm  ứng  cũng  sẽ  yếu  ớt.   Cho  nên  một  đời  này  của 

bạn có thành tựu hay không là do sự ‘phát tâm’. 

Nguyên nhân ‘Bồ Tát Học Xứ’ của Thái Hư pháp sư chưa thực hiện 

thành  công  là  vì  người  chân  chánh  phát  tâm  làm  Phật,  làm  Bồ  Tát 

quá ít.  Chân chánh phát tâm làm Bồ Tát thì nhất định chẳng bị danh 

văn lợi dưỡng, ngũ dục lục trần trong thế gian dụ hoặc; nếu còn bị dụ 

hoặc  thì  sẽ  chẳng  làm  Bồ  Tát  nổi.   Chuyện  này  phải  nhờ  tự  mình 

khắc phục phiền não tập khí thì mới có được cảm ứng, có được trợ 

duyên. 

Hiện  nay  ngoại  duyên  ở  Tân  Gia  Ba  đã chín  muồi,  đây  là  cảm  ứng 

của Phật, Bồ Tát.  Chúng ta từ sự ‘ứng’ của Phật, Bồ Tát thì có  thể 

biết  được  trong  nhóm  đồng  tu  có  Cảm;  nếu  chẳng  có  Cảm  thì  làm 

sao có Ứng được?  Cho nên trong các vị đồng tu nhất định có người 

chân  chánh phát  tâm  muốn  làm  Bồ  Tát, muốn  làm  đệ tử  Di  Ðà  nên 

duyên này mới chín muồi, chẳng có chút gì miễn cưỡng, đây là chân 

thật chẳng hư dối.  Chúng ta gặp được thời tiết nhân duyên vô cùng 

thù thắng như vậy thì càng tăng thêm tín nguyện của chúng ta, và từ 

đó chúng ta  cũng  thành  tựu  theo.   Ðúng như  lời  của  cư  sĩ  Bành Tế 

Thanh ‘vô lượng kiếp đến nay hiếm có, khó gặp’, chúng ta nhất định 

phải trân quý cái duyên phần này.  Nếu trong nhân duyên thù thắng 

như vậy mà vẫn chẳng chống nổi phiền não tập khí, chẳng chống nổi 

danh  văn lợi  dưỡng,  ngũ  dục  lục  trần  dụ hoặc,  bỏ  lỡ  cơ  duyên  quý 

báu thì thiệt rất đáng tiếc! 

Cư  sĩ  Lý  Mộc  Nguyên  phát  tâm  chân  thật,  chẳng  có  một  chút  tâm 

riêng  tư,  cho  nên  làm  việc  hoằng  pháp  được  thành  công,  làm  tăng 

thượng duyên cho mọi người.  Nếu ổng có một chút tâm riêng tư thì 

công  chuyện  sẽ  nhất  định  thất  bại,  vì  nếu  có  tâm  riêng  tư  thì  sẽ 

chẳng được Tam Bảo cảm ứng.  Nếu vẫn có cảm ứng thì  nhất định 

là  ma  đến  ứng,  chẳng  phải  Phật  đến  ứng.   Ma  và  Phật  khác  nhau 

chẳng ở cảnh bên ngoài mà là ở nội tâm.  Một niệm chân thành, Phật 

đến  cảm  ứng;  một  niệm  tự  tư  tự  lợi  thì  ma  đến cảm  ứng.   Thế  nên 

trong tâm chẳng có một chút tâm niệm ham muốn riêng tư mới cảm 

được chư Phật đến ứng. 

---o0o--- 

c. Tâm chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, từ bi 

Trong đời sống hằng ngày lúc đối người, đối sự, đối vật chẳng thể có 

‘tôi đúng anh sai’, ‘tôi chánh anh tà’.  Nếu vẫn còn tâm niệm tự tư tự 

lợi, cứ cho là mình đúng thì đó là phiền não tập khí, tâm như vậy sẽ 

chẳng  thanh  tịnh,  chẳng  bình  đẳng,  đó  là  chướng  ngại  cho  sự  cảm 

ứng đạo giao với chư Phật, Bồ Tát.  Chuyện tốt cuối cùng biến thành 

ma cảnh là ở tại một niệm sai trái này.  Tâm Phật, Bồ Tát là tâm chân 

thành,  thanh  tịnh,  bình  đẳng,  từ  bi,  nhìn  hết  thảy  chúng  sanh  đều 

bình đẳng,  đối với  hết thảy chúng sanh đều chân thành, cung kính. 

Chúng ta phải học tập những tâm này thì mới có được cảm ứng, có 

được  trợ  duyên.   Có  được  trợ  duyên  rồi  thì  tự  hành  hóa  tha  sẽ  rất 

thuận tiện. 

Cứ thường nhìn thấy lỗi người khác, cứ cho là mình đúng, đây là lỗi 

lầm  lớn  nhất.   Cho  dù  người  khác  tạo  nên  tội  ngũ  nghịch,  thập  ác, 

chúng ta vẫn phải học Phật, Bồ Tát dùng con mắt từ bi mà quán, họ 

chỉ  vì  một  lúc  mê  hoặc  nên  tạo  thành  lỗi  lầm,  họ  chẳng  dùng  chân 

tâm, trong chân tâm chẳng có lỗi lầm, họ dùng vọng tâm nên bị phiền 

não tập khí chi phối.  Chư Phật Bồ Tát nhìn thấy những người này sẽ 

dùng tâm thương xót, tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng để đối đãi; tại vì 

chân tâm Phật tánh của họ chẳng bị giảm mất chút nào, Phật, Bồ Tát 

đối với họ vẫn hoàn toàn cung kính.  Phổ Hiền Bồ Tát dạy chúng ta 

‘Lễ kính chư Phật’, cho nên đối với những người làm ác đa đoan, lễ 

kính vẫn chẳng giảm bớt mảy may. 

Chuyện này chúng ta có thể làm được hay không?  Nếu có phân biệt, 

chấp  trước  thì  sẽ  làm  không  được.   Làm  không  được  thì  là  chúng 

sanh, chẳng phải Bồ Tát.  Muốn học làm Bồ Tát thì phải bắt đầu học 

từ chỗ này, phải chân chánh làm được đối với người cực ác thì cũng 

hoan hỷ khen bề tốt, mặt thiện của họ, tuyệt đối chẳng đề cập đến bề 

ác,  mặt  xấu  của  họ.   Không  những  không  đề  cập,  trong  tâm  cũng 

chẳng lưu lại dấu vết, tâm như vậy mới thực sự thanh tịnh, tâm thanh 

tịnh  sẽ  được  đại  tự  tại.   Chúng  ta  xem  họ  cũng  giống  như  một  vị 

Phật, vì ‘hết thảy chúng sanh vốn thành Phật’, Phật đối đãi với người 

như vậy đó.  Chúng ta học Phật thì cũng phải đối đãi với người như 

vậy.  Bây giờ họ làm ác chỉ bất quá là vì một lúc hồ đồ, hồ đồ rồi một 

ngày  nào  đó  cũng  sẽ  minh  bạch;  chúng  ta  có  nghĩa  vụ  giúp  đỡ  họ, 

làm cho họ sớm hiểu rõ; khi hiểu rõ rồi thì họ cũng sẽ phổ độ hết thảy 

chúng sanh, chúng sanh sẽ có phước. 

Trong tâm đừng nên nghĩ về thị - phi, nhân - ngã, ân - ân, oán - oán, 

phải thường nghĩ đến lời dạy của Phật, thường nghĩ đến ý nghĩa của 

kinh.  Dùng kinh Vô Lượng Thọ làm chánh thì phải thường nghĩ đến 

nghĩa lý của kinh Vô Lượng Thọ, đem nghĩa lý đó biến thành sự suy 

nghĩ chân chánh của mình, ứng dụng trong đời sống, dùng mắt Phật 

quán  thế  gian,  chúng  ta  mới  chân  chánh  thành  đệ  tử  Di  Ðà,  chân 

chánh làm Bồ Tát, chuyển phàm thành thánh.  Chuyển từ trong tâm, 

chuyển trên hành vi, đây là công đức  chân thật, hy vọng mọi  người 

cùng nhau khích lệ. 

---o0o--- 

11.Mở rộng tâm lượng, bao dung kẻ khác    (Buổi sáng 14-12-98) 

Quyển hai của kinh Hoa Nghiêm vừa mở đầu liền hiện lên cảnh giới: 

‘tâm bao trùm thái  hư, lượng gồm thâu các cõi nhiều như cát’.  Câu 

nói của Lão Tử: ‘Có bao dung thì mới rộng lớn, chẳng ham muốn thì 

sẽ  mạnh  mẽ’  (Hữu  dung  nãi  đại,  vô  dục  tắc  cương)  cũng  thể  hiện 

trong  đoạn  kinh  văn  này.   Trong  kinh  nói  đến ‘đại  nhẫn’  tức  là  chân 

nhẫn,  là  dùng  chân  tâm  mà  nhẫn,  tâm  lượng  của  chân  tâm  lớn, 

không có gì chẳng bao dung.  Chỉ có hiểu rõ triệt để chân tướng sự 

thật  thì  mới  có  tâm  lượng  lớn  như  vậy.   Cảnh  giới  đó  là  vốn  có, 

chẳng  phải  là  do  học  mà  được,  cũng  chẳng  phải  có  được  dần dần, 

cho nên Phật mới nói ‘hết thảy chúng sanh vốn thành Phật’.  Chúng 

ta vốn có đại nhẫn, vốn là Phật, giống y như Tỳ Lô Giá Na Phật, A Di 

Ðà  Phật,  hiện  nay  lại  biến  thành  như  vầy  là  vì  đã  mê  mất  tự  tánh, 

chân  tâm.   Giáo  học  Phật  giáo  chẳng  có  gì  khác  ngoài  sự  giúp  đỡ 

chúng  sanh  khôi  phục  bộ  mặt  vốn  có  (bổn  lai  diện  mục)  mà  thôi; 

ngoài chuyện này ra, Phật chẳng có một pháp gì để dạy chúng sanh. 

Cho  nên  thánh  và  phàm,  Phật  và  chúng  sanh  khác  nhau  ở  tại  một 

niệm mê - ngộ mà thôi.  Phật thường than tiếc chúng sanh mê hoặc 

là  ‘người  đáng  thương  xót’,  chỉ  vì  mê  mất  tự  tánh  nên  tâm  địa  hẹp 

hòi, chẳng thể bao dung người khác, thậm chí hai người sống chung 

cũng  có  ý  kiến  bất  đồng,  chẳng  thể  hòa  hợp,  đúng  là  đáng  thương 

xót đến mức cùng cực.  Kinh Hoa Nghiêm vừa mở đầu liền triển hiện 

lên  tận  hư  không  trọn  khắp  pháp  giới  mọi  chúng  tạp  thần,  có  thiện 

thần, có ác thần, có bát bộ quỷ thần trong thập pháp giới, còn có chư 

thiên,  thiên  vương,  tổng  cộng  có  hai  trăm  hai  mươi  tám  đoàn  thể 

chủng tộc khác nhau.  Thiệt là chẳng gì chẳng bao gồm, dung chứa, 

tâm  lượng  như  vậy  quá  lớn!   Chúng  ta  cũng  phải  khôi  phục  lại  tâm 

lượng lớn như vậy.  Nếu chẳng thể dung nhẫn, kết oán cùng người, 

tạo thành oan oan tương báo, bạn gây chướng ngại cho người khác 

thì người khác sẽ chướng ngại bạn; bạn phá hoại kẻ khác thì kẻ khác 

sẽ  phá  hoại  bạn,  tạo  ra  nhân  gì  thì  sẽ  chịu  quả  báo  đó,  quả  báo 

thông ba đời, rất đáng sợ.  Cho nên khi bạn bao dung kẻ khác, thì kẻ 

khác bao dung bạn; bạn giúp đỡ người khác thì người khác giúp đỡ 

bạn,  đây  là  chân  lý  vĩnh  viễn  chẳng  biến.   Ðây  là  trong  kinh  Hoa 

Nghiêm  Phật  hiện  thân  thuyết  pháp,  biểu  diễn  cho  chúng  ta  coi,  để 

cho chúng ta thể hội. 

Chỗ vĩ đại của Phật, Bồ Tát là ở chỗ chẳng đối địch với người, ngay 

cả đối với ác quỷ cực ác cũng cung kính, ái hộ, vì biết [hết thảy đều] 

cùng một căn bản, cùng một tự tánh.  Tào Thực nói: ‘Vốn cùng sanh 

một rễ, nấu nhau sao quá gấp?’  (Bổn thị đồng căn sanh, tương tiễn 

hà thái cấp5), tận hư không trọn khắp pháp giới hết thảy chúng sanh 

đều cùng một cội rễ, cái cội rễ này chính là chân như tự tánh. 


Một  đoàn  thể  chủng  tộc  chẳng  thể  bao  dung  những chủng  tộc  khác 

thì sẽ có đấu tranh giữa các đoàn thể chủng tộc, một quốc gia chẳng 

thể bao dung quốc gia khác thì sẽ sanh khởi chiến tranh.  Muốn giải 

quyết  những  vấn  đề  này  thì  tâm  lượng  nhất  định  phải  lớn,  khi  khởi 

tâm  động  niệm  đều  nghĩ  đến  hết  thảy  chúng  sanh,  phải  tôn  trọng, 

kính  ái,  hợp  tác  lẫn  nhau,  thì  mới  tiêu  trừ  những  sự  hiểu  lầm,  mâu 

thuẫn, ngăn cách, kỳ thị, thế giới mới chân chánh đạt được hòa bình 

an định.  Nếu niệm niệm đều vì lợi ích của mình, xem thường lợi ích 

của đối phương,  xem thường lợi  ích  của toàn thể nhân loại, cho  dù 

mỗi  ngày  đều  hô  hào  thế  giới  hòa  bình,  thì  đó  cũng  chỉ  là  một  câu 

khẩu  hiệu,  chẳng  thể  thực  hiện.   Do  đó  người  tâm  lượng  hẹp  hòi 

chẳng có cách gì để giải quyết vấn đề.  Các đoàn thể chủng tộc trên 

thế giới, người lãnh đạo quốc gia nhất định phải mở rộng tâm lượng, 

niệm niệm đều vì hết thảy chúng sanh khổ nạn trên thế giới, hòa bình 

an định mới có thể thực hiện. 

Giả sử mọi người đều nghĩ đến lợi ích của hết thảy chúng sanh trên 

trái đất, vấn đề vẫn chẳng thể giải quyết  y như cũ vì tâm lượng này 

vẫn  còn  quá  nhỏ.   Chúng  ta  chỉ  thương  yêu  quả  đất  này,  chẳng 

thương  yêu  những  tinh  cầu  khác  thì  tương  lai  chiến  tranh  giữa  các 

tinh cầu vẫn  có  thể  xảy  ra.   Thế  nên  tâm  lượng  phải  mở  rộng,  phải 

học Phật, Bồ Tát khi khởi tâm động niệm phải quan tâm đến tận hư 

không,  trọn  khắp  pháp  giới,  chẳng  xả  bỏ  một  chúng  sanh  nào  hết. 

Nếu chưa có tâm lượng lớn như vậy thì làm sao mới làm được câu 

‘chúng sanh vô biên thệ nguyện độ’?  Nếu tâm lượng nhỏ bé chẳng 

thể  dung  nạp  một  người  nào,  mỗi  ngày  phát  nguyện  [như  vậy]  thì 

chẳng phải là tự sỉ nhục hay sao, lừa gạt Phật, Bồ Tát hay sao?  Ðó 

là  nói  dối.   Nói  nghe  rất  hay,  nhưng  làm  toàn  những  chuyện  phản 

đạo, đều là tạo nghiệp, nên cổ đức thường nói: ‘Trước cửa địa ngục, 

tăng đạo nhiều’, nguyên nhân người học Phật vẫn còn đọa địa ngục 

là ở tại chỗ này. 

Người chẳng nghiên cứu giáo lý làm sai thì còn tha thứ được; chúng 

ta  mỗi  ngày  đều  nghiên  cứu  Phật  lý,  chẳng  tìm  hiểu  rõ  ràng  những 

đạo lý này, vẫn còn mê trong danh văn lợi dưỡng, ngũ dục lục trần, 

việc này ngay cả mình cũng chẳng tha thứ mình được.  Nếu từ chỗ 

này chúng ta có thể tỉnh ngộ thì đó là sự giác ngộ chân chánh.  Lúc 

đó  đọc  kinh  Hoa  Nghiêm  mới  có  thọ  dụng  chân  thật,  quan  niệm  tư 

tưởng mới chuyển biến được, sẽ ‘nhập tri kiến Phật’.  Hiểu rõ y báo, 

chánh báo trang nghiêm của thập pháp giới vốn có cùng một gốc rễ, 

đó tức là tri kiến Phật. 

Trong  cuốn  ‘Ðịa  Tạng  Kinh  Luân  Quán’  Thanh  Liên  pháp  sư  giảng: 

‘Không tướng không tên, dứt bặt suy nghĩ” (Vô tướng vô danh, tuyệt 

tư tuyệt nghị), đây tức là nghĩa lý và tinh hoa của kinh Kim Cang, đây 

là  chân  tướng sự  thật.   Nếu chúng  ta  thể  hội  đến  ý  nghĩa  chân  thật 

của  câu  này  thì  quan  niệm  tư  tưởng,  ngôn  ngữ  hành  vi  sẽ  chuyển 

biến,  chuyển  phàm  thành  thánh.   Hiểu  được  một  phần  thì  chuyển 

biến một phần; hiểu được hai phần thì chuyển biến hai phần; mức độ 

chuyển biến bao lớn đi đôi với mức độ lý giải sâu hay cạn.  Ðây cũng 

có thể  dùng làm phương pháp đo lường công phu tu học của mình, 

nếu có chỗ tiến bộ thì tâm địa sẽ ngày càng thanh tịnh, trí huệ ngày 

càng tăng trưởng,  phiền não cũng sẽ  ngày  càng giảm bớt.   Ðến lúc 

phiền não nhẹ, trí huệ tăng thì  những kinh luận thế gian và xuất thế 

gian bày ra  trước mặt, vô lượng vô biên nghĩa thú tự nhiên sẽ tuôn 

trào ra.  Thế nên  chân tu  tức là làm một sự chuyển  biến to lớn trên 

quan niệm và tâm lý. 

Chúng  ta  là  chúng  sanh  mê  hoặc,  chỗ  nương  dựa  duy  nhất  để 

chuyển biến là thánh giáo, dựa vào phương hướng và mục tiêu của 

thánh giáo chỉ đạo, hết lòng làm việc chuyển biến, chuyển thức thành 

trí,  chuyển phiền não thành Bồ  Ðề, chuyển sanh tử thành Niết Bàn, 

chuyển  mê  thành  ngộ,  siêu  phàm  nhập  thánh,  chúng  ta  phải  làm 

công  tác  này.   Ðối  với  chúng  sanh có  duyên  cũng  phải  hết  lòng hết 

sức giúp đỡ họ chuyển biến; tuy giúp đỡ chúng sanh nhưng tâm địa 

vẫn  giữ  thanh  tịnh  như  cũ,  tuyệt  chẳng  chấp  tướng;  chấp  tướng  sẽ 

sanh  phiền  não,  tâm  sẽ  bị  ô  nhiễm.   Phật,  Bồ  Tát  dạy  dỗ  hết  thảy 

chúng  sanh  có  thể  giữ  gìn  tâm  thanh  tịnh,  chẳng  bị  ô  nhiễm,  nếu 

chúng  sanh  có  thể  chuyển  biến  tư  tưởng  quan  niệm,  thì  tán  thán 

hoan  hỷ;  nếu  chẳng  thể  chuyển  biến  thì  tâm  địa  của  Phật,  Bồ  Tát 

cũng vẫn thanh tịnh, chẳng lưu lại dấu vết, đây chính là ‘tam luân thể 

không’ nói trong kinh Bát Nhã, thế nên Phật, Bồ Tát vĩnh viễn tự tại, 

vĩnh viễn chẳng thoái chuyển, đạo lý là ơ ở tại chỗ này. 

Chúng  ta  tu  học  tiến  bộ  ít,  thoái  lui  nhiều  là  vì  niệm  niệm  đều  bị  ô 

nhiễm.   Khi  chỉ  dạy  người  ta,  nếu  họ  chịu  tiếp  nhận  thì  sanh  tâm 

hoan hỷ, vậy là bị hoan hỷ ô nhiễm rồi; ngược lại khi người ta không 

chịu tiếp nhận hoặc chẳng thể làm được, thậm chí  những gì  họ làm 

đều trái ngược với lời dạy thì sanh phiền não, vậy là bị phiền não ô 

nhiễm rồi, bị ô nhiễm thì sẽ thoái chuyển.  Nếu có thể làm được như 

lời dạy trong kinh Kim Cang: ‘chẳng chấp vào tướng, như như chẳng 

động’ (bất thủ ư tướng, như như bất động), tâm chẳng bị ô nhiễm thì 

sẽ chẳng thoái chuyển. 

Những gì Phật dạy chúng ta câu nào cũng là lời chân thật, phải dựa 

vào lời dạy của Phật, tự tìm cầu nhiều phước đức.  Phước đức chân 

thật là giúp đỡ hết thảy chúng sanh, tức là hết lòng nỗ lực tu bố thí tài 

vật, bố thí pháp, bố thí vô úy, đây là những người biết tìm cầu nhiều 

phước  đức,  hy  vọng  mọi  người  lưu  ý  thêm  những lời  dạy  trong  Ðại 

Kinh, được vậy thì sự thọ dụng trong đời này sẽ vô cùng tận. 

---o0o--- 

12.Người làm công tác giáo dục xã hội          tình nguyện (Buổi 

sáng 15-12-98) 

Nếu có thể thể hội kỹ càng kinh Vô Lượng Thọ và Kinh Hoa Nghiêm, 

y  giáo  phụng hành thì có thể khế nhập vào Bồ Tát đạo, làm một sự 

chuyển biến trọng đại.  Chẳng những có thể đem lại phước báo chân 

thật cho mình trong đời này, khai triển quang minh cho tương lai, trên 

Bồ Ðề đạo sau này ắt cũng sẽ thuận buồm xuôi gió. 

Gần đây nhiều đồng học trích lục một bài ‘Nhân sanh cam lộ’, nếu có 

thể đích thật làm được [như trong bài văn ấy nói], nói theo thế pháp 

thì là thánh hiền quân tử, nói theo Phật pháp thì là Bồ Tát chân thật. 

Trong việc tự hành hóa tha, hoằng pháp lợi sanh nhất định sẽ được 

hết thảy chúng sanh hoan nghinh và kính yêu.  Cho dù chỉ làm được 

vài điều trong đó, đời này cũng sẽ thọ dụng chẳng hết.  Chẳng những 

tự mình làm mà còn phải khuyến khích hết thảy chúng sanh tận hết 

trách nhiệm của mình làm một phần tử hoàn hảo trong công việc giáo 

dục xã hội tình nguyện. 

Trong sanh hoạt bình  thường ráng  hết sức để tránh tạp niệm, tránh 

tán gẫu, lúc nói chuyện với người thì luận đạo, lúc chẳng nói chuyện 

thì đọc kinh, như vậy mới là tích công lũy đức.  Hạnh phúc nhất trong 

đời người là ngày ngày cùng những bạn bè có chung chí  hướng và 

tâm  đạo  cùng  nhau  thuyết  kinh,  luận  đạo,  đây  là  đời  sống  vô  cùng 

thù  thắng.   Hoàn  cảnh  sanh  hoạt  như  vậy  là  [hoàn  cảnh]  ở  Tây 

phương Cực  Lạc  thế  giới.   Chúng ta  thấy  được  trong  kinh, người  ở 

cõi Cực Lạc đến từ mười phương,  ba đời, họ buông bỏ tập khí  đến 

để  thân  cận  đức  Phật  A  Di  Ðà  cùng  chư  Phật  Như  Lai.   Mỗi  ngày 

cùng đồng tham đạo hữu hoặc trên mặt đất, hoặc  trên không trung, 

hoặc đi kinh  hành đều là thuyết kinh luận  đạo.  Hoàn cảnh tu  học ở 

Tây phương Cực Lạc thế giới là hoàn mỹ hạng nhất, đây là đời sống 

chúng  ta  mong  mỏi,  ngưỡng  mộ.  Cho  nên chúng ta  phải  xây  dựng 

một mô phạm, điển hình, biểu diễn cho người đời xem, nếu họ có thể 

hiểu được thì cũng sẽ phát tâm hết lòng đến học tập. 

Ở Tân Gia Ba chúng tôi đi thăm viếng những người Hồi Giáo, đây là 

lần  đầu  tiên  chúng  tôi  tiếp  xúc  với  họ,  hy  vọng  có  thể  tìm  hiểu,  tôn 

trọng lẫn nhau, tiêu trừ các sự hiểu lầm, ngăn cách.  Làm công tác đa 

nguyên  văn  hóa  được  viên  mãn  là  công  đức  to  lớn,  là  chuyện  tốt 

thực sự đối với xã hội.  Hồi trước tôi đã từng quen biết với các lãnh 

tụ Phật giáo và Hồi giáo ở vùng biên cương Trung Quốc, sự quan hệ 

của  họ  vô  cùng  hòa  hài,  hợp  tác  lẫn  nhau,  tôn  trọng  và  lễ  kính  lẫn 

nhau.  Hy vọng quan niệm và tinh thần này có thể đẩy mạnh đến toàn 

thế  giới,  làm  cho  mọi  người  đều  đối  xử  hòa  mục,  hỗ  trợ  hợp  tác, 

cùng nhau xây dựng đời sống hạnh phúc mỹ mãn.  Ðây là công việc 

của những  người  tình  nguyện  làm  công tác  giáo  dục  xã  hội,  là  việc 

mà trách nhiệm chẳng thể thoái thác cho người khác được.  Nói một 

cách  khác,  cả  đời  chúng  ta  đều  vì  một  việc  này,  Phật  pháp  gọi  là 

‘Phật sự’, đây tức là công việc giác ngộ chúng sanh. 

Chúng ta phải hết lòng đẩy mạnh công việc này, phát triển rộng rãi. 

Ðặc  biệt  giao  thiệp  với  những  đoàn  thể  và  nhân  vật  có  sức  ảnh 

hưởng đến xã hội, nói theo Phật pháp thì những người này có đầy đủ 

thiện căn phước đức.  Thế nên những người có sức ảnh hưởng hoặc 

có địa vị lãnh đạo đều là do quả báo đời trước tu phước tích thiện. 

Nếu  chúng  ta  có  thể  dùng  Phật  pháp  để  giao  thiệp  với  họ  thì  nhất 

định sẽ ảnh hưởng họ, tăng trưởng thiện căn phước đức của họ, như 

vậy sẽ có thể đem lại  hòa  bình an định, phồn vinh hưng vượng cho 

thế giới, tiêu trừ hết thảy các tai hại tự nhiên hoặc do người đem đến. 

Không những  như vậy thôi  đâu, chúng ta vẫn phải  tiếp tục mở rộng 

tâm  lượng,  đức  Phật  dạy  chúng  ta  ‘tâm  bao  trùm  hư  không,  lượng 

gồm thâu các cõi nhiều như cát’, phải hết lòng nỗ lực thực hiện.  Tâm 

lượng  mở  rộng  đến  viên  mãn  thì  cho  dù  làm  một  việc  thiện  nhỏ  bé 

nhưng nương theo tâm lượng cũng có thể biến trọn khắp  hư không 

pháp giới, đây là đạo lý vun trồng phước báo to lớn, làm chuyện đại 

thiện thì cảnh chuyển tùy  theo tâm.  Trong tự  viện khi cúng thí thực 

đều  niệm  ‘bảy  hạt  biến  thập  phương’,  nếu  tâm  lượng  của  bạn  biến 

trọn khắp mười phương pháp giới, bố thí một hạt gạo sẽ có thể biến 

trọn  khắp  mười  phương  pháp  giới,  hết  thảy  chúng sanh  đều  có  thể 

được thọ dụng; nếu tâm lượng nhỏ bé, niệm Chú cũng chẳng ích lợi 

gì, cảnh chẳng chuyển theo Chú.  Chú là tăng thượng duyên (duyên 

phụ),  tâm  là  thân  nhân  duyên  (duyên  chánh),  nếu  chẳng  có  duyên 

chánh thì duyên phụ chẳng giúp gì được.  Nếu thực sự ‘tâm bao trùm 

hư  không,  lượng  gồm  thâu  các  cõi  nhiều  như  cát’   thì  tăng  thượng 

duyên của Chú sẽ khởi tác dụng rất lớn.  Thế nên căn bản là ở nơi 

tâm  địa,  tâm  địa  phải  lương  thiện  và  chân  thành.   ‘Tâm  thành’  thì 

hành vi tự nhiên sẽ đoan chánh, công phu chân thực là ở chỗ này. 

Chúng  ta  nói  được  nhất  định  phải  làm  được,  vả  lại  khi  gặp  ai  cũng 

nói.   Nhưng  nói  pháp  phải  khế  cơ.   Trong  kinh  Hoa  Nghiêm  có  nói 

mười thứ cơ [duyên], quan sát kỹ lưỡng hết thảy chúng sanh chẳng 

ai là không ở trong mười thứ cơ [duyên] này.  Nếu chúng sanh chẳng 

đạt được lợi ích trước mắt, chúng ta có thể trồng nhân cho tương lai, 

đó chính là ‘một khi lọt vào tai thì vĩnh viễn thành hạt giống đạo’.  Từ 

điểm này quan sát thì ai cũng là người đương cơ trong Phật pháp. 

Trong  kinh  nói  vận  may  nhất  của  người  ta  trong  một  đời  là  có  thể 

thấy được tượng Phật, có thể nghe đến danh hiệu của Phật, Bồ Tát. 

Không  kể  là  họ  biết  hay  không  biết,  đối  với  Phật,  Bồ  Tát  cung  kính 

hoặc hủy báng đều được phước lớn.  Cho dù là hủy báng thì khi chịu 

hết  quả  báo  ác  này,  khi  gặp  duyên  hạt  giống  kim  cang  sẽ  khởi  tác 

dụng, cũng do vậy nên được độ, được độ tức là được liễu sanh tử, 

thoát khỏi tam giới.  Thế nên chúng ta tuyệt đối không thể vì họ hủy 

báng  mà  không  giúp  đỡ,  đây  là  sự  thiếu  sót  của  chúng  ta.   Họ  hủy 

báng,  chúng  ta  bèn  niệm  một  câu  danh  hiệu  Phật,  Bồ  Tát  cho  họ 

nghe, làm nhân duyên cho họ đời sau được độ. 

Thế nên phải biết cách kết pháp duyên rộng rãi, vui vẻ thân thiết với 

người,  thường thường  nên  mang  theo  lễ  vật  nho  nhỏ  để có  thể  kết 

duyên  với  người  ta,  sau  đó  mới  giảng  giải  khái  niệm  của  nền  giáo 

dục  Phật  Ðà,  việc  này  quan  trọng  phi  thường.   Chúng  ta  chẳng  nói 

kết  thiện  duyên  vì  thiện  duyên  và  ác  duyên  đều  là  tương  đối,  pháp 

duyên  thì  vượt  ra  ngoài  thiện  và  ác,  duyên  này  mới  thực  sự  thù 

thắng.   Ác  duyên  chiêu  cảm  ác  báo,  thiện  duyên  tuy  có  thiện  báo 

nhưng cũng chẳng tốt.  Vì vậy nên chư Phật Như Lai trong sanh hoạt 

thị  hiện  ba  chiếc  y,  một  cái  bình  bát  chính  là  thiện  ác  hai  bên  đều 

chẳng  tiêm  nhiễm.   Nếu  chư  vị  lắng  lòng  thể  hội  thì  mới  biết  đó  là 

cách  sống  rốt  ráo  viên  mãn  bậc  nhất,  đáng  được  học  tập,  hy  vọng 

chúng ta cùng nhau nỗ lực. 

---o0o--- 

13.Căn nguyên của bịnh tật    (Buổi sáng 19-12-98)    

 

a.     Ðạo dưỡng sanh. 

Khi bác sĩ Hoàng khám sức khỏe cho mọi người biết được thân thể 

của những người trẻ tuổi quý vị chẳng bằng người già như tôi.  Nghe 

xong tôi rất buồn.  Thân thể của tôi có thể bảo trì khỏe mạnh là được 

Tam Bảo gia trì, tôi tuyệt đối chẳng dùng những phương pháp bảo trì 

sức  khỏe  hiện  đại.   Tôi  tin  câu  của  Phật  dạy  ‘Hết  thảy  pháp  từ  tâm 

tưởng sanh’, tâm địa thanh tịnh,  từ bi, lương thiện thì cho dù chẳng 

bảo dưỡng thân thể và chẳng vận động cũng vẫn khỏe như thường. 

Từ  xưa  đến nay  đa  số  người  tu  hành  trong  nhà Phật  mỗi  ngày  nếu 

không  tọa  thiền  thì  đi  kinh  hành,  niệm  Phật,  thân tâm  đều giữ  trong 

trạng thái tịnh; hãy khoan nói đến võ thuật của Thiếu Lâm tự.  Người 

thế gian đều ưa chuộng vận động, đạo dưỡng sanh ở trong trạng thái 

‘tịnh’ thì chẳng có nhiều người biết đến.  Chúng ta hiểu được đạo lý 

ấy,  biết  được  tâm  thanh  tịnh,  chân  thành,  từ  bi  mới  là  đạo  dưỡng 

sanh chân chánh. 

---o0o--- 

b. Ngã chấp 

Nếu nâng cao cảnh giới thêm một tầng như trong kinh Kim Cang có 

nói: ‘Chẳng có ngã tướng, chẳng có chúng sanh tướng, chẳng có thọ 

giả tướng’, [lúc đó] không có ‘tôi’ thì ai sanh bịnh?  Có ‘tôi’ thì tôi mới 

sanh bịnh, do đó mới biết ‘vô ngã’ (chẳng chấp có tôi) không những 

đã  nhổ  tận  gốc  rễ  của  bịnh  khổ,  mà  cũng  nhổ  tận  gốc  rễ  sanh  tử 

luôn. 

Phá ngã chấp tương đối khó nhưng vô cùng cần thiết.  Có ‘tôi’ thì sẽ 

có  các  hiện  tượng  sanh  tử,  bịnh  khổ,  luân  hồi;  không  có  ‘tôi’  thì 

những hiện tượng này mất  hết.  Trong pháp Ðại thừa đức Phật dạy 

chúng ta phương pháp phá ngã chấp vô cùng khéo léo.  Trong cuốn 

Kim  Cang  Kinh  Giảng  Nghĩa,  cư  sĩ  Giang  Vị  Nông  nói:  ‘Biến  đổi 

thành  rộng  lớn’  (đại  nhi  hóa chi),  câu  này  nói  rất  hay,  đây  là  từ  chỗ 

phát Bồ đề tâm mà có, cho nên tâm lượng phải lớn.  ‘Tâm bao trùm 

hư không, lượng gồm thâu các cõi nhiều như cát’ là tâm lượng vốn 

sẵn có của chúng ta, của mỗi chúng sanh, chẳng sai khác gì với quả 

địa  của  chư  Phật  Như  Lai.   Nhưng  ngày  nay  chúng  ta  ra  nông  nỗi 

này là vì vọng tưởng, phân biệt, chấp trước tạo nên, đây là gốc bịnh 

thực  sự.   Trong  vô  lượng  kiếp  qua  chúng  ta  mãi  trôi  lăn  trong  sáu 

nẻo và không thể thoát khỏi là vì chẳng tìm ra được gốc bịnh, chẳng 

biết chữa trị từ căn bản này. 

Hết thảy hiện tượng trong thế pháp đều là hư ảo chẳng thật, không gì 

chẳng phải ‘mộng, huyễn, bọt, bóng’, thế nên giàu sang chẳng đáng 

ngưỡng mộ, bần tiện cũng chẳng cần phải đau xót.  Hiểu rõ nhân tố 

của những hiện tượng này  là  do nghiệp nhân quả báo  biến hiện  ra, 

nếu  tự  mình  nắm  chắc  nghiệp  nhân  và  nghiệp  duyên,  sự  biến  hóa 

của quả báo sẽ có thể tùy theo ý mình, đó là được đại tự tại.  Người 

được  đại  tự  tại  biết  cách  nắm  lấy  ‘duyên’,  biết  được  cái  nút  để  tạo 

nên thiên biến vạn hóa ở tại ‘duyên’.  Quả báo thiện là do nhân thiện 

và  duyên  thiện.  Quả báo ác  là  do nhân ác  và  duyên  ác.  ‘Nhân’  đã 

tạo  rồi  chẳng  thể  thay  đổi,  ‘duyên’  còn  có  thể  khống  chế  [thay  đổi] 

được. 

Ðây  vẫn  còn  là  pháp  thế  gian  chứ  chưa  phải  là  ‘đệ  nhất  nghĩa’,  đệ 

nhất  nghĩa  thì  phải  ‘quán  không’.   Nói  một  cách  khác  phải  thoát  ra 

khỏi luân hồi, siêu việt thập pháp giới, như vậy mới là anh hùng hảo 

hán.  Chỗ chúng ta cúng Phật gọi là ‘Ðại Hùng Bảo Ðiện’, ‘đại hùng’ 

là đại anh hùng.  Chuyện người thế gian làm chẳng nổi mà Ngài làm 

được nên xưng Ngài là anh hùng.  Người thế gian chẳng có cách chi 

thoát  khỏi  luân  hồi,  siêu  việt  thập  pháp  giới,  Phật  có  thể  làm  được; 

không những làm mà còn dạy cho chúng ta làm thế nào để đạt được. 

---o0o--- 

c. Tự tư tự lợi 

Pháp môn niệm Phật của chúng ta đang tu tập là ‘dị hành đạo’, 

đạo dễ thực hành mà chẳng thể thành tựu, nguyên nhân là vì không 

thể buông xuống vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, niệm niệm vẫn 

còn tự tư tự lợi.  Dùng tâm niệm này tu học thì đúng như người xưa 

đã  nói:  ‘Hét  bể  cổ  họng  cũng  uổng  công’!   Thế  nên  chỉ  cần  buông 

xuống  ý  niệm  tự  tư  tự  lợi  thì  niệm  Phật  nhất  định  sẽ  đắc  lực,  thân 

tâm  sẽ  khinh  an.   Cho  dù  có  một  chút  bịnh  thì  cũng  chỉ  vì  ăn  uống 

chẳng cẩn thận  nên phát  ra  cảm mạo phong  hàn mà thôi, sẽ  chẳng 

sanh bịnh nặng. 

Nếu  thật  sự  nhìn  thấu,  buông  bỏ  tự  tư  tự  lợi,  niệm  Phật  cầu  sanh 

Tịnh Ðộ, trong kinh Di Ðà nói: ‘Nếu [niệm] từ một ngày đến bảy ngày’ 

sẽ  được  thành  công.   Những  người  y  giáo  tu  hành  xưa  nay  niệm 

Phật  vãng  sanh  rất  nhiều,  phổ  biến  nhất  là  từ  hai  đến  ba  năm  thì 

vãng  sanh.   Tại  sao  có  người  chẳng  nhiều  hơn  bảy  ngày,  có  người 

lại phải niệm hai ba năm?  Người tin sâu nguyệt thiết, thực sự niệm 

đến  khi  mất  hết  những  tâm  niệm  tự  tư  tự  lợi  thì  tự  nhiên  cảm  ứng 

hiện tiền, công phu thành tựu. 

Chúng  ta  xem  trong  Tịnh  Ðộ  Thánh  Hiền  Lục,  Vãng  Sanh  Truyện, 

vào  đời  nhà  Tống  pháp  sư  Oánh  Kha  tin  sâu  nguyện  thiết  niệm  ba 

ngày liền thành công.  Nếu lòng tin và nguyện lực chưa đạt đến mức 

khẩn  thiết  thì  phải  niệm  hai,  ba  năm.   Thế  nên  những  người  này 

‘sanh  tử  tự  tại’,  chẳng  phải  là  thọ  mạng  chấm  dứt  mà  là  thọ  mạng 

hãy còn nhưng họ bỏ ra đi sớm, đạo lý là như vậy. 

Chúng ta nhìn thấy có nhiều người ra đi rất tiêu sái (tiêu sái nghĩa là 

nhàn  hạ,  chẳng  vướng  bận)  tự  tại,  chẳng  có  bịnh  khổ,  [làm  cho 

người  khác]  vô  cùng  hâm  mộ.   Tôi  thường  nhắc  nhở  mọi  người, 

chúng ta nhất định phải làm được.  Nếu làm chẳng được thì trong lúc 

bịnh nặng, thân thể chịu sự sắp đặt của người khác, tự mình chẳng 

thể  làm  chủ,  sẽ  chẳng  nắm  chắc  việc  vãng  sanh,  thế  nên  bây  giờ 

phải dự bị cho tương lai.  Phương pháp tốt nhất là chẳng cần người 

khác chăm sóc, có thể dự biết trước ngày giờ ra đi, muốn đi lúc nào 

thì ra đi lúc đó.  Nhất định phải hạ quyết tâm làm việc này cho bằng 

được thì đời này mới chẳng luống uổng.  Những việc còn lại toàn là 

giả, chỉ có việc này là thật mà thôi.  Chúng ta nói về ‘tự lợi’, đây mới 

thực sự là tự lợi. 

Nhưng ‘tự lợi’ phải được xây dựng trên cơ sở của ‘lợi tha’.  Trong đời 

sống sinh hoạt thường ngày, khởi tâm động niệm đều vì chúng sanh 

chứ  chẳng  vì  mình.   Suy  nghĩ  cho  mình  là  sai  lầm,  phải  nghĩ  cho 

chúng  sanh,  quên  mất  cái  ‘tôi’  đi.   Nhất  định  phải  vì  chúng  sanh  thì 

tâm niệm tự tư tự lợi mới có thể đoạn trừ; chỉ cần đoạn trừ thì công 

phu tu học mới có thể nắm chắc. 

Chúng  ta  niệm  niệm  nghĩ  đến  chúng  sanh,  chúng  sanh  là  chúng 

duyên hòa hợp mà sanh, bao gồm cả động vật, thực vật, và khoáng 

vật.   Thí  dụ  cái  bàn  không  sạch  thì  mình  chùi  cho  sạch;  cái  ghế 

không ngay ngắn thì mình sắp cho nó ngay ngắn, như vậy đều là vì 

chúng  nó.   Cách  làm  này  tức  là  Lễ  Kính  Chư  Phật  trong  mười 

nguyện Phổ Hiền, kính người, kính sự, kính vật. 

Ðừng  nên  có  tâm  riêng  tư,  dục  vọng,  tâm  niệm  muốn  chiếm  hữu 

(chiếm  đoạt), tâm niệm chiếm hữu  này là căn bản của sanh tử luân 

hồi, là  nguồn  gốc  của  hết  thảy  tội  nghiệp;  chúng  ta  phải  nhổ  trừ  tội 

căn này.  Tại sao không được chiếm hữu?  Phật dạy ‘Hết thảy pháp 

đều không’, ngạn ngữ cũng nói: ‘Sanh chẳng mang đến, chết chẳng 

mang  theo’, vậy  thì  tại  sao  có  thể chiếm  hữu  được?   Ðây  là  từ  trên 

hiện tượng thô thiển mà nói.  Ði sâu thêm thì Phật dạy: ‘Hết thảy các 

pháp do nhân duyên sanh,  chẳng có tự tánh, đương thể tức không, 

trọn chẳng thể được’ (Nhất thiết chư pháp, nhân duyên sở sanh, vô 

hữu  tự  tánh,  đương  thể  tức  không,  liễu  bất  khả  đắc),  chẳng  những 

các vật ngoài thân chẳng thể được, ngay cả thân thể này cũng chẳng 

thể  được.   Chẳng  có  tâm  chiếm  lấy,  chiếm  hữu  những  vật  ngoài 

thân, đối với thân thể cũng chẳng có ý niệm là thân ‘của mình’, như 

vậy thì vấn đề sẽ được giải quyết.  Lúc đó ‘Một niệm tương ứng một 

niệm  Phật,  niệm  niệm  tương  ứng  niệm  niệm  Phật’,  quyết  định  sẽ 

sanh Tịnh Ðộ.  Ðó là giải thoát ra khỏi lục đạo luân hồi, ra khỏi thập 

pháp giới.  Ðược vậy thì may mắn lắm! 

Từ  vô  thỉ  kiếp  đến  nay  chúng  ta  chẳng  gặp  được  duyên  thù  thắng, 

đời này rất may đã gặp được.  Trong Quán Kinh chú giải Thiện Ðạo 

đại  sư  nói:  ‘Cửu  phẩm  vãng  sanh  đều  là  do  gặp  được  duyên  khác 

nhau’ (Cửu phẩm vãng sanh, tổng tại ngộ duyên bất đồng).  Nói một 

cách  khác khi  gặp  duyên  thù  thắng  thì  phàm  phu  cũng  có  thể  vãng 

sanh thượng thượng phẩm; Bồ Tát nếu chẳng gặp duyên thù thắng 

thì lại vãng sanh vào phẩm trung, hạ.  ‘Duyên’ rất khó gặp, ấy là ‘có 

thể  gặp  mà  chẳng  thể  cầu’.   Trong  kinh  giảng  ‘thiện  tri  thức  là 

duyên’.   Nếu  được  thiện  tri  thức  hướng  dẫn,  thiện  hữu  nâng  đỡ, 

đồng  tham  đạo  hữu  tốt,  đạo  tràng  tu  hành  tốt,  thì  tu  hành sẽ  chẳng 

có  chướng  ngại.   Hiện  nay  chúng  ta  đã  có  đầy  đủ  duyên  này,  đã 

được nhưng vẫn chẳng thể thành tựu, vậy thì chỉ có thể trách mình, 

không thể trách kẻ khác.  Nhất định phải biết cơ duyên thù thắng như 

vậy ‘trăm năm, vạn kiếp khó gặp được’, ‘trong vô lượng kiếp hiếm hoi 

khó gặp’, có thể thành tựu được hay không, mấu chốt nằm ở chỗ đột 

phá, phá trừ ‘tự tư tự lợi’. 

Phương pháp đột phá là  niệm niệm vì chúng sanh,  nhất định chẳng 

vì  chính  mình;  nếu  vì  mình  thì  nên  vãng  sanh  Tịnh  Ðộ  sớm  hơn. 

Thân thể còn lưu lại nơi thế gian này, mỗi ngày đều phải phục vụ cho 

chúng  sanh,  như  vậy  là  hoàn  toàn  giống  với  hạnh  nguyện  của  chư 

Phật Như Lai, [làm vậy] bạn sẽ được đại tự tại.  Ðạo lý và sự thật này 

chúng ta phải hiểu tường tận, y giáo tu hành. 

---o0o--- 

14.Phương pháp tu hành   (Buổi sáng 21-12-98) 

Hôm nay mở đầu Phật thất ở Dallas, thầy [Ngộ] Khải gởi fax cho tôi 

hy vọng trong thời gian Phật thất này, [tôi có thể] dùng mạng Internet 

mỗi ngày nói chuyện vài câu với mọi người. 

Trong những năm gần đây không kể cư trú ở đâu chúng ta đều cảm 

thấy thế giới càng ngày càng không an toàn, tai nạn xảy ra khắp nơi, 

vả  lại  ngày  càng  nghiêm  trọng.   Nhân  tình  lãnh  đạm,  không  biết  ân 

nghĩa,  không  những  tự  hủy  diệt  mà  không  hay  biết,  lại  còn  tạo  ra 

những tội hủy diệt Phật pháp, hủy diệt thế gian.  Chúng ta không nói 

đến  người  khác,  chỉ  nói  những  người  học Phật  trong  bốn chúng đệ 

tử, có ai không tạo ra những tội này?  Ngày xưa người ta tạo tội nhẹ, 

ngày nay tạo tội nặng; khi tạo tội thiệt nặng nhưng tự mình lại không 

biết,  như vậy  là  ngu si.   Những người ngu si  hằng ngày nghe giảng 

kinh,  hằng  ngày  đọc  kinh,  vẫn  không  giác  ngộ  như  cũ,  đây  là  vì 

‘chướng  sâu  nghiệp  nặng’;  nếu  không  tiêu  trừ  nghiệp  chướng  sâu 

nặng này thì tuyệt đối không thể tránh khỏi đọa lạc vào tam ác đạo. 

Nếu  chúng  ta  muốn  cải  thiện  đời  sống,  công  phu  tu  học  được  đắc 

lực,  biện  pháp  duy  nhất  là  phải  nghe  [giảng]  kinh  cho  nhiều  thiệt 

nhiều.  Lúc còn tại thế đức Phật Thích Ca giảng kinh trên ba trăm hội, 

thuyết  pháp  ròng  rã  bốn  mươi  chín  năm,  đức  Phật  Thích  Ca  chưa 

từng  hướng dẫn đại chúng niệm Phật  lần nào, hoặc tham thiền một 

lần  nào  cả.   Phải  nên  biết  đức  Phật  không  hướng  dẫn  chúng  ta  tu 

hành là vì tu hành dễ dàng, giác ngộ khó khăn.  Cũng vì giác ngộ quá 

khó cho nên đức Phật khổ tâm mỏi miệng phải thuyết pháp mỗi ngày, 

khuyến đạo mỗi  ngày.   Chúng  sanh  ngu si,  tuy  mỗi  ngày  nghe Phật 

thuyết pháp nhưng vẫn mê mờ như cũ. 

Tuy vậy đức Phật đại từ đại bi vẫn giảng kinh mỗi ngày; chúng sanh 

đọa  lạc  trong  lục  đạo  thì  Phật  thị  hiện  trong  lục  đạo,  vẫn  đi  theo 

không  nỡ  bỏ  rơi,  đây  gọi  là  ‘Trong  nhà  Phật  không  xả  bỏ  bất  cứ 

người nào’.  Chúng sanh tạo tội nghiệp, phỉ báng và sỉ nhục Phật, Bồ 

Tát,  thậm  chí  hãm  hại  các  ngài,  nhưng  các  ngài  không  màng  đến, 

vẫn  thương  xót  chúng  sanh,  giảng  kinh  thuyết  pháp  vì  chúng  sanh, 

đây  là  lòng  đại  từ  đại  bi  của  chư  Phật,  Bồ  Tát.   Ðời  đời  kiếp  kiếp 

trong  vô  lượng  kiếp  qua  vẫn  không  bỏ  rơi  chúng  sanh,  đây  là  việc 

không  phải  một  số  người  thường  có  thể  làm  được,  từ  điểm  này 

chúng ta có thể hiểu được ân đức của Phật là bao lớn. 

Hàn Quán Trưởng hộ trì chúng ta trong suốt ba mươi năm, xây dựng 

nền  móng  vững  chắc  cho  chánh  pháp.   Có  người  nói  Hàn  Quán 

trưởng có công và cũng có lỗi lầm, nhưng theo tôi nghĩ thì bà chỉ có 

công chứ không có lỗi lầm chi hết.  Nếu quý vị bình tỉnh quan sát kỹ 

càng thì sẽ biết công đức của bà vô lượng vô biên.  Ðây là một vị Bồ 

Tát  tái  lai,  thị  hiện  cho  chúng ta  xem,  người  trong  thế  gian  làm  sao 

biết được? 

Trong kinh nói người ở Tây Phương Cực Lạc thế giới cho dù hạ hạ 

phẩm  vãng  sanh  đều  có  ‘thiên  nhãn  nhìn  suốt,  thiên  nhĩ  nghe  thấu, 

tha  tâm  đều  biết’  (thiên  nhãn  đổng  thị,  thiên  nhĩ  triệt  thính,  tha  tâm 

biến tri), năng lực của sáu căn hầu như bằng với đức Phật A Di Ðà, 

cho nên khi chúng ta khởi tâm động niệm, ngôn ngữ hành động, chư 

Phật,  Bồ  Tát  nhìn  thấy  rõ  rõ  ràng  ràng.   Chúng  ta  mong  cầu  vãng 

sanh thì khi khởi tâm động niệm, ngôn ngữ hành động nhất định phải 

tương ứng, phù hợp với lý luận và phương pháp của sự vãng sanh, 

điểm này vô cùng quan trọng.  Tây phương Cực Lạc thế giới là ‘Nơi 

tụ tập của các người thiện nhất’ (Chư thượng thiện nhân câu hội nhất 

xứ), cho nên chúng ta niệm Phật thì cũng phải tu ‘thượng thiện’.  Nếu 

tâm không thiện, ngôn ngữ không thiện, cho dù một ngày niệm mười 

vạn  câu  Phật  hiệu  thì  cũng  không  vãng  sanh  được.   Giống  như  lời 

của hai vị tôn giả Hàn Sơn và Thập Ðắc đã nói: ‘Hét bể cổ họng cũng 

luống công’ (hai vị này là hóa thân của Văn Thù và Phổ Hiền Bồ Tát). 

Chúng ta  đã phát tâm cứu mình  thì cũng phải [phát tâm] cứu người 

xung quanh; sự sanh hoạt và tu học nhất định phải đúng như lý, như 

pháp,  vì  vậy  phải  hiểu  rõ  nội  dung  của  kinh  Phật.   Nội  dung  này  có 

bốn điểm: ‘Giáo, Lý, Hành, Quả’. 

Lời  dạy  của  đức  Phật  được  người  đời  sau  ghi  chép  lại  thành  kinh 

điển, những ngôn ngữ, văn tự, lời chép trong kinh này gọi là ‘Giáo’. 

Hàm ý chứa đựng trong ‘Giáo’ gọi là ‘Lý’, ‘Lý’ này là lý luận giải thích 

rõ chân tướng sự thật của vũ trụ, nhân sinh.  Chỉ có đức Phật mới có 

thể nói rõ những chân tướng sự thật này vì đây là cảnh giới mà đức 

Phật  [đích]  thân  chứng  [được],  là  cảnh  giới  hiện  lượng  (đích  thật 

từng trải qua) chứ không phải do suy đoán, vọng tưởng. 

Không  những đức  Phật  nói  rõ  ràng  đạo  lý  và  sự  thật  này,  Ngài  còn 

dạy chúng ta phương pháp để khế nhập vào cảnh giới của chư Phật 

Như Lai, đây tức là ‘Hành’ (phương pháp thực hành). 

Noi  theo  lý  luận phương  pháp  trong  kinh  điển  mà  làm,  đạt  được  sự 

lợi ích thù thắng, việc này tức là ‘Quả’. 

Chúng  ta  hiểu  rõ  tính  chất  của  kinh  điển  thì  mới  khâm  phục  Phật 

pháp, bái phục đến năm vóc sát đất. 

Ðức  Phật  dạy  chúng  ta  khi  tu  học  phải  kiến  lập  một  khái  niệm  căn 

bản, đó là ‘Tín, Giải, Hành, Chứng’. 

‘Tín’ là tin sâu, không nghi ngờ những lời giáo huấn của đức Phật. 

‘Giải’ là hiểu rõ, thấu triệt lý luận trong kinh điển. 

‘Hành’ tức là làm theo lý luận phương pháp này. 

‘Chứng’ tức là đích thân chứng được cảnh giới giống y như chư Phật 

Như Lai. 

Ngày  nay  chúng  ta  còn  tạo  nghiệp,  còn  vọng  tưởng,  còn  nói  vọng 

ngôn tức là không hiểu thấu lý luận, không biết được sự lợi hại nên 

mới  tạo  ra  những  nghiệp  tội  nặng  nề  thậm  chí  hủy  diệt  Phật  pháp, 

chướng ngại Phật pháp, làm cho người ta thoái tâm (sụt lùi). 

Phải biết khi gặp nghịch cảnh Thanh  Văn, Duyên Giác,  Quyền  Giáo 

Bồ  Tát  còn  có  thể  thoái  tâm;  chỉ  có  Pháp  Thân  Ðại  Sĩ  mới  không 

thoái tâm.  Chướng nạn của chúng ta rất nhiều, bao gồm cả trong lẫn 

ngoài.   Những  việc  làm  của  Hàn  Quán  Trưởng  và  cư  sĩ  Lý  Mộc 

Nguyên ở Tân Gia Ba đều là hành vi của đại Bồ Tát, Pháp Thân Ðại 

Sĩ.   Hàn  Quán  Trưởng  hộ  trì  chánh  pháp  suốt  ba  mươi  năm  vẫn 

không sụt lùi; luôn luôn không bị ảnh hưởng bởi những lời phỉ báng, 

rao  đồn,  kiếm  chuyện  phá  rối,  đều  như  như  bất  động  và  xem  như 

không có việc gì xảy ra, điều này vô cùng hiếm có, quý báu!  Khi Lý 

cư  sĩ  gặp  phải  bất  cứ  chướng  nạn  gì,  bất  cứ  lời  hủy  báng  gì  đều 

không  thoái  tâm,  xây  dựng  đạo  tràng  ở  Tân  Gia  Ba  thành  một  đạo 

tràng  điển  hình,  gương  mẫu.   Nếu  không  phải  là  hóa  thân  của  chư 

Phật,  Bồ  Tát,  Pháp  Thân  Ðại  Sĩ  ứng  hiện  thì  không  thể  làm  được. 

Chúng  ta  có  được  nhân  duyên  thù  thắng  này  tức  là  gặp  được  hộ 

pháp  chân  chánh.   Cho  nên  mặc  cho  người  ta  hủy  báng,  phá  hoại, 

làm gì thì làm, chúng ta đều được sự hộ trì của chư Phật, Bồ Tát. 

Ngày nay Tịnh Tông có thể hoằng truyền khắp thế giới, những người 

niệm  kinh  Vô  Lượng  Thọ,  kinh  A  Di  Ðà  và  tu  học  theo  lý  luận  của 

kinh  này  theo  thống  kê  một  cách  bảo  thủ  thì  ít  lắm  cũng  được  hơn 

hai chục triệu người.  Tịnh Tông có thể đạt được thành tích như vậy 

là  công  đức  của  Hàn  Quán  Trưởng,  chúng  ta  uống  nước  phải  nhớ 

nguồn, tri ân báo ân (biết ơn đền ơn).  Nếu thiệt thấy rõ, hiểu thấu thì 

mới  biết  đây  là  Bồ  Tát  thị  hiện,  cảnh  thuận  hay  nghịch  đều  là  tăng 

thượng  duyên  (trợ  duyên),  đều  để  thành  tựu  Phật  pháp,  thành  tựu 

cho chúng sanh. 

Lúc  trước  thầy  Lý  nói  với  tôi  muốn  thực  sự  thành  tựu  trong  việc 

hoằng pháp lợi sanh, nhất định phải [cư] trú lâu dài tại một nơi nhất 

định.   Hiện  nay  chúng  ta  an  tâm  lưu  tại  Tân  Gia  Ba,  toàn  bộ  nhân 

lực, tài lực, vật lực  đều tập trung tại  đây nên có  thể thành lập được 

một  đạo  tràng  gương mẫu,  tuyệt  đối  không  thể  phân tán  lực  lượng, 

tinh  thần.   Cho  nên  chúng  ta  gặp  được  rất  nhiều  Bồ  Tát  ở  nơi  đó, 

thiệt đúng là ‘những người thiện nhất tụ hợp ở một chỗ’ (chư thượng 

thiện  nhân  câu  hội  nhất  xứ).   Vì  mục  đích  khuyếch  trương  nền  giáo 

dục  của  Phật  Ðà,  chúng  ta  dùng  thân  phận  của  người  quét  dọn, 

người  làm  công  để  làm  việc  cho  đức  Phật  A  Di  Ðà,  chư  Phật  Như 

Lai.  Ðừng tưởng là mình đã làm  được việc gì cả, tất cả những thứ 

này đều là Phật, Bồ Tát an bài, là do chư Phật, Bồ Tát làm nên đấy, 

chúng ta chỉ bất quá chấp hành theo mà thôi.  Cho nên thầy  Lý dạy 

tôi phải ‘tin Phật’, tin Phật thiệt quá khó.  Nhưng phải tin thiệt nghe! 

Trong thời đại nhiều tai nạn này, con đường duy nhất của chúng ta là 

niệm Phật cầu sanh Tịnh Ðộ; dự Phật thất cũng lấy việc này làm mục 

tiêu.  Chúc quý vị Phật thất lần này được thành tựu viên mãn. 

---o0o--- 

15.Làm thế nào để tiêu tai miễn nạn    (Buổi sáng23-12-98) 

Giáo hội Thiên Chúa Giáo có lời tiên tri nói rằng năm 1999 thế giới sẽ 

có tai nạn lớn, khuyên các bạn đồng đạo nên đọc kinh, phải thật lòng 

sám hối, hy vọng có thể thoát khỏi tai nạn này.  Và nói: tai nạn có thể 

xảy  ra  hay  không  còn  dựa  trên  ‘nhân  tâm’,  nếu  nhân  tâm  có  thể 

hướng thiện thì tai nạn có thể hóa giải, có thể trì hoãn về sau.  Cách 

nói này rất có lý. 

Một  ngày trước khi vãng sanh lão cư  sĩ Lý Bỉnh Nam dặn dò các  vị 

đồng học: ‘Thế giới đã loạn rồi, cho dù chư Phật, Bồ Tát, thần tiên trở 

lại cũng không cứu nổi.  Chỉ có con đường sống sót duy nhất là niệm 

Phật cầu sanh Tịnh Ðộ’, cho nên tai nạn càng ngày càng gần, chúng 

ta không còn nhiều thời gian nữa, phải nên buông xuống vạn duyên, 

nhất tâm niệm Phật. 

Ðạo Thiên Chúa khuyên người ta cầu lên thiên đường, họ nói không 

có Cực Lạc thế giới, chỉ có thiên đường và địa ngục.  Ngay cả người 

trên  cõi  trời  cũng  không  có  cách  gì  nhìn  thấy  toàn  bộ  tình  huống 

phức tạp trong đại vũ trụ.  Chúng ta hiểu rõ  đích thật là có Cực Lạc 

thế  giới,  Hoa  Tạng  thế  giới,  cùng  quốc  độ  của  chư  Phật.   Làm  thế 

nào để biết vậy?  Ðó là ‘duy tâm sở hiện, duy thức sở biến’, nếu hiểu 

được đạo lý này thì sẽ tin ngay. 

Thật  ra  y  báo,  chánh  báo  trang  nghiêm  trong  thập  pháp  giới  cũng 

không  có,  Phật  pháp  nói:  ‘Tam  tâm  bất  khả  đắc’,  ‘Chư  pháp  vô  sở 

hữu’; nói có thì chỉ là tạm có, huyễn có, giả có, trong kinh dùng chữ 

‘diệu hữu’.  Thế nên thiên đường, địa ngục cũng là diệu hữu; cõi này, 

cõi nọ cũng là diệu hữu, Cực Lạc thế giới cũng không ngoại lệ.  Nếu 

dùng ngôn ngữ hiện nay của khoa học gia thì  đây chỉ là không gian 

duy thứ (duy có nghĩa là chiều, là phương vị) khác nhau mà thôi, thí 

dụ  như  không  gian  ba  chiều  [của  loài  người  chúng  ta],  không  gian 

bốn  chiều,  năm  chiều.   Khoa  học  gia  đã  chứng  minh  có  mười  một 

chiều không gian tồn tại, nhưng  trên lý luận thì không gian có vô số 

chiều. 

Những người vừa mới hiểu Phật pháp đều khẳng định có không gian 

vô  số  chiều  tồn  tại.   Nếu  bạn  không  thể  đột  phá  những  thời  gian, 

không  gian  này  thì  không thể hiểu  rõ  sự  thật.   Vô  số  không  gian có 

duy thứ không giống nhau tức là vô lượng vô biên thế giới, đức Phật 

nói [những thế  giới  này] đều từ  tâm tưởng sanh.  Kinh Hoa Nghiêm 

nói: ‘Duy tâm sở  hiện, duy thức sở biến’ tức là từ tâm tưởng sanh. 

Vô lượng vô biên chúng sanh có vô lượng vô biên vọng tưởng, phân 

biệt,  chấp  trước  nên  biến  đổi  ‘Nhất  Chân  pháp  giới’  trở  thành  vô 

lượng  vô  biên  không  gian  khác  nhau,  vô  lượng  vô  biên  cảnh  giới, 

đạo lý là như vậy. 

Ðức  Phật  dạy  chúng ta  có  thể đột  phá  những không gian  này  bằng 

cách xa lìa vọng tưởng, phân biệt, chấp trước.  Lục đạo [luân hồi] là 

do vọng  tưởng,  phân  biệt, chấp  trước  biến  hiện  ra;  nếu  xả  bỏ  chấp 

trước, chỉ còn vọng tưởng và phân biệt thì lục đạo luân hồi sẽ không 

còn nữa, tức là Tứ Thánh pháp giới.  Nếu cả phân biệt cũng xả bỏ thì 

Tứ  Thánh  pháp  giới  (Thanh  Văn,  Duyên  Giác,  Bồ  Tát,  Phật)  cũng 

không  còn,  tức  là  không  còn  thập  pháp  giới  nữa.   Không  còn  thập 

pháp giới tức là Nhất Chân pháp giới.  Do đây có thể biết thập pháp 

giới  là  từ  phân  biệt,  chấp trước  biến hiện  ra.   Xa  lìa  phân biệt  chấp 

trước  thì  thập  pháp  giới  sẽ  không  còn  tồn  tại.   Việc  này  cũng  giống 

như nằm mộng, khi tỉnh dậy những cảnh giới trong mộng đều không 

còn.   Người  ta  thường  nói  đến danh  từ  ‘tu  hành  chứng  quả’,  chứng 

quả  nghĩa  là  chứng được  Nhất  Chân  pháp  giới,  khế nhập  vào Nhất 

Chân  pháp giới.  Tây  phương Cực Lạc thế giới thuộc về Nhất Chân 

pháp giới.  Do đó có thể biết nếu chúng ta còn phân biệt, chấp trước 

thì nhất định sẽ không nhìn thấy Nhất Chân pháp giới. 

Trong  kinh  Hoa  Nghiêm  chúng  ta  thấy  Nhất  Chân  pháp  giới  vẫn  có 

bốn  mươi  mốt  cấp  bậc,  đó  là  Thập  Trụ,  Thập  Hạnh,  Thập  Hồi 

Hướng, Thập Ðịa, đến Ðẳng Giác Bồ Tát, hết thảy đều là Pháp Thân 

Ðại  Sĩ.   Những  cấp  bậc  này  còn  tồn  tại  là  vì  vọng  tưởng  chưa  dứt 

trừ.  Vọng tưởng tức là vô minh vi tế (vi tế nghĩa là nhỏ bé).  Có câu 

nói: ‘phá một phẩm vô minh, chứng một phần pháp thân’, bốn mươi 

mốt phẩm vô minh tức là bốn mươi mốt phẩm vọng tưởng.  Khi đoạn 

dứt hết bốn mươi mốt phẩm vô minh này, không còn vọng tưởng nữa 

thì chứng được rốt ráo, đây là Phật quả Viên Giáo, đây mới là quả vị 

cứu cánh. 

Người Thiên Chúa Giáo chưa từng nghe những đạo lý này, thật đáng 

tiếc.   Phật  pháp  trong  thế  gian  và  xuất  thế  gian  đều  vô  cùng  thù 

thắng, đáng tiếc là người truyền bá quá ít.  Hoằng dương Phật pháp 

không dễ tại vì tự người đó phải khế nhập trước, nếu mình chưa khế 

nhập thì làm sao có thể nói được [một cách hoàn hảo và đúng đắn]? 

Làm sao có thể hiểu được?  Nếu muốn lý giải, hiểu rõ thì phải tu học, 

có tu học thì mới khế nhập, sau đó mới có thể giải thích [tường tận], 

mới có thể giúp đỡ người khác. 

Chúa Jesu nói: ‘Ngày  nay  người trong thế gian quên ân, phụ nghĩa, 

không  biết  ân đức’.   Chúa  Jesu,  Thánh  Mẫu  Maria  thiệt  thương  yêu 

người  đời,  người  đời  không  những  phản  bội  mà  còn  sỉ  nhục,  huỷ 

báng các Ngài và tạo ra vô lượng vô biên tội nghiệp.  Trong thế giới 

hiện  nay  những  chuyện  này  rất  phổ  biến.   Con  cái  chịu  ân  đức 

dưỡng  dục  của  cha  mẹ,  không  biết  báo  ân mà  còn  bỏ  rơi  cha  mẹ. 

Chúng  tôi  đi  thăm  viện  dưỡng  lão  của  những  người  đạo  Hồi  giáo 

(Islam),  những  người  già  ở  đó  đều  bị  con  cái  bỏ  rơi,  không  nhà 

không cửa.  Ngày nay con cái bỏ rơi cha mẹ, học sinh phản bội thầy 

giáo, không biết ân nghĩa, tạo ra vô lượng vô biên nghiệp tội, vì vậy 

nên chiêu cảm quả báo thế giới hủy diệt. 

Cho  nên  lời  tiên tri  nói  tai  họa  này  là  do chúng ta  tự  chiêu cảm  lấy, 

không phải Thượng Ðế nổi giận trừng phạt chúng ta, Thượng Ðế rất 

không  muốn  nhìn  thấy  sự  việc  này  xảy  ra,  nhưng  không  thể  tránh 

khỏi, tạo ra nghiệp tội nhất định phải nhận lấy tai họa.  Cách nói như 

vậy mới hợp tình hợp lý. 

Những  năm  gần  đây  tôi  khổ  tâm  mỏi  miệng  khuyên  răn  mọi  người, 

nếu  ba  ngày  không  khuyên  thì  mọi  người  quên  ráo  trọi.   Ðây  đúng 

như kinh Ðịa Tạng nói: ‘Chúng sanh ở Diêm Phù Ðề cang cường khó 

giáo  hóa’,  chúng  ta  thể  hội  câu  này  một  cách  sâu  sắc.   Nhưng  chư 

Phật, Bồ Tát làm gương, làm mô phạm cho chúng ta noi theo, cho dù 

chúng sanh có cang cường khó giáo hóa đến đâu thì cũng không thể 

bỏ rơi.  Ðây đúng như câu nói: ‘Trong nhà Phật không  xả  bỏ một ai 

cả’, đây mới là đại từ đại bi chân thật. 

Kinh  Hoa  Nghiêm  nói  với  chúng  ta  tự  mình  chân  tu  thì  có  thể  ảnh 

hưởng đến người khác, làm cho người khác cảm động khi nhìn thấy 

tấm gương tu hành của chúng ta, họ sanh tâm xấu hổ nên tự nhiên 

sẽ học theo, được vậy thì có thể đem lại sự an định cho xã hội, hòa 

bình cho thế  giới.  Ðức Phật nói ‘tự  hành  hóa tha’  nghĩa là nhờ vào 

sự tu hành chân thật của mình [mới có thể cảm hóa người khác], tự 

mình không tu hành chân thật thì không có ích lợi gì cả.  Cho dù biết 

nói,  nói  được  hay  đến  đâu,  khi  tai  họa  xảy  ra  thì  cũng  không  tránh 

khỏi, vốn phải sanh tử như thế nào thì vẫn phải sanh tử như thế ấy, 

vẫn không ra khỏi luân hồi như cũ, và cũng không thể vãng sanh. 

Chúng  ta  nhất  định  phải  dùng  tâm  chân  thành,  tâm  thanh  tịnh,  tâm 

bình  đẳng,  tâm  giác  ngộ,  tâm  từ  bi,  chắc  thật  niệm  câu  Phật  hiệu 

này.  Câu Phật hiệu này  nhất định phải tương ứng với ‘Thanh Tịnh, 

Bình  Ðẳng,  Giác’,  và  cũng  là  ‘một  niệm  tương  ứng  một  niệm  Phật, 

niệm niệm tương ứng niệm niệm Phật’; nếu không tương ứng, không 

phù  hợp,  câu  Phật  hiệu  sẽ  chẳng  có  công  đức.   Làm  thế  nào  mới 

được  tương  ứng?   Trong  đời  sống  hằng  ngày  nhất  định  phải  làm 

được ‘nhìn thấu, buông xả, tự tại, tùy duyên’.  Nhìn thấu nghĩa là hiểu 

rõ chân tướng sự thật của vũ trụ nhân sanh; buông xả tức là buông 

xuống tất cả vọng tưởng, phân biệt, chấp trước. 

Thiền Tông Lục Tổ Huệ Năng dạy: ‘Nếu là người tu đạo chân chánh, 

không nhìn thấy lỗi lầm của thế gian’, chỉ biết tu [sửa bản thân] mình, 

tự mình nỗ lực đoạn ác tu thiện.  Kinh Vô Lượng Thọ dạy ba nguyên 

tắc của sự tu thiện:   

‘Thiện  hộ  khẩu  nghiệp,  bất  cơ  tha  quá’  (Khéo  giữ  gìn  khẩu  nghiệp, 

đừng chê bai lỗi của người khác)  

Thiện  hộ  thân  nghiệp,  bất  thất  luật  nghi  (Khéo  giữ  gìn  thân  nghiệp, 

chẳng hành động trái ngược với giới luật)  

Thiện hộ ý nghiệp, thanh tịnh vô nhiễm (Khéo giữ gìn ý nghiệp, phải 

luôn thanh tịnh không nhiễm ô)  

Chúng  ta  phải  luôn  luôn  ghi  nhớ  từng  giờ  từng  phút,  phải  làm  cho 

bằng  được.   Cả  bộ  Ðại  tạng  kinh  trong  nhà  Phật  và  những  gì  đức 

Phật  đã  nói  trong  bốn  mươi  chín  năm  [tóm  lại]  tức  là  ba  câu  này. 

Chúng ta nhất  định phải thực sự làm được thì mới có thể cứu mình 

và cứu chúng sanh. 

Khi  chúng  ta  tu  [hành  chân]  thật  thì  tâm  sẽ  bình  (phẳng  lặng,  yên 

ổn).   Ngày  nay  khoa  học  gia  nói  về  những  làn  sóng  tư  tưởng,  tư 

tưởng của người  thế gian rất  phức  tạp,  đặc  biệt  những  tư  tưởng tà 

ác  đều  là  những  làn  sóng  lớn,  [cường  độ  rung  động]  lên  xuống  rất 

lớn.  Những người niệm Phật chúng ta tu ‘thanh tịnh, bình đẳng, giác’ 

nên  làn  sóng  tư  tưởng  này  đều  bình  phẳng,  yên  ổn.   Niệm  Phật 

Ðường ở Cư Sĩ Lâm Tân Gia Ba được chư Phật Như Lai gia trì, có 

Phật, Bồ Tát cùng chúng ta niệm Phật cho nên từ trường (hoàn cảnh, 

môi  trường  tu  học)  ở  Niệm  Phật  Ðường  vô  cùng  thù  thắng.   Từ 

trường  của  Niệm  Phật  Ðường  tốt  vô  cùng,  từ  trường  này  an  định, 

bình  tịnh;  những  làn  sóng  tư  tưởng  phát  ra  từ  nơi  đây  có  thể  điều 

hòa tư tưởng tà ác trong thế gian.  Dùng làn sóng tư tưởng bình yên 

phẳng lặng của chúng ta để hóa giải những làn sóng tư tưởng tà ác 

to lớn của thế  gian thì  những làn sóng này  có thể  giảm bớt,  yếu  đi; 

đây là nguyên lý hóa giải tà ác, hóa giải tai họa. 

Chúng ta ở nhà niệm Phật thì cũng có cống hiến cho xã hội, thế giới. 

Vì  khi  chúng  ta  niệm  Phật  phát  ra  những  làn  sóng  tư  tưởng  thanh 

tịnh, bình đẳng, giác nên có thể điều hòa những làn sóng tư tưởng tà 

ác trong thế gian.  Nếu hiểu rõ đạo lý này thì sẽ tin tưởng khi chúng 

ta tâm bình, khí hòa niệm Phật cũng có thể giúp đỡ cho thế giới hòa 

bình, xã hội an định. 

Chân  chánh  phát  tâm  niệm  Phật  tức  là  tự  độ,  độ  tha  (độ  mình,  độ 

người); chân chánh phát tâm niệm Phật tức là cứu vãn kiếp nạn của 

thế gian, đừng tưởng là chúng ta không có năng lực này.  Nếu chư vị 

đồng  tu  có  thể  chân  chánh  giác  ngộ,  chân  chánh  buông  xuống  hết 

thảy  những  điều  thị  phi,  nhân  ngã,  tham,  sân,  si,  mạn,  làm  theo  lời 

dạy trong Tam Phước, Lục Hòa, Tam Học, Lục Ðộ của đức Thế Tôn 

thì sẽ có năng lực an định xã hội, duy trì hòa bình thế giới. 

Chỉ cần chúng ta tâm ý chân thành, chư Phật, Bồ Tát ứng hiện khắp 

nơi, sẽ cảm ứng đạo giao.  Ðặc biệt là trong lúc thế gian có tai nạn to 

lớn,  chúng  ta  phải  giúp  đỡ  tất  cả  chúng  sanh  khổ  nạn.   Niệm  Phật 

không chỉ là vì chính mình, càng phải vì tất cả chúng sanh.  Chúng ta 

nhất định phải làm, không làm thì không có tâm từ bi.  Hy vọng chúng 

ta cùng nhau nỗ lực, tự độ và độ tha. 

---o0o--- 

16.Lý của việc niệm Phật thành Phật  (Buổi sáng 24-12-98) 

a. Hư không pháp giới và mình cùng một thể 

Từ  kinh  Hoa  Nghiêm  chúng  ta  nhận  được  rất  nhiều  khải  thị  (gợi  ý) 

cho sự tu học Phật  pháp.  Hội kinh Hoa Nghiêm là  do đức Thế Tôn 

thuyết  giảng  ở  Bồ  Ðề  Ðạo  Tràng  trong  [lúc  nhập]  định,  đại  chúng 

tham  dự  hội  kinh  này  đều là  Pháp Thân Ðại  Sĩ.   Họ  thuộc rất  nhiều 

chủng tộc, rất  nhiều đoàn thể khác nhau trong khắp  hư không pháp 

giới,  số  nhiều  vô  lượng  vô  biên.   Từ  điểm  này  có  thể  biết  pháp  hội 

Hoa Nghiêm trên thực tế là một hội bao gồm tận hư không trọn khắp 

pháp  giới.   Hội  Hoa  Nghiêm  như  vậy,  những  hội  giảng  kinh  khác 

không  phải  như  vậy  sao?   Nếu  suy  nghĩ  sâu  thêm,  việc  này  cho 

chúng ta biết tận hư không trọn khắp pháp giới đều là một thể.  Ðến 

lúc  thành  Phật  thì  mới  ý  thức  đến  ‘tất  cả  chúng  sanh  vốn  đã  thành 

Phật’, hiểu rõ triệt để ‘hữu tình và vô tình đều tròn đầy chủng trí’ (tình 

dữ  vô  tình  đồng viên chủng trí).   Nói  tóm  lại  hư  không  pháp  giới  và 

mình đều là một thể, hiểu như vậy mới thực sự sanh tâm từ bi. 

Nhà  Phật  thường nói:  ‘Vô  duyên  đại  từ,  đồng  thể  đại  bi’.   Chư  Phật 

Như  Lai  đã  giác  ngộ  rồi,  các  Ngài  đã  ngộ  việc  này;  phàm  phu  vẫn 

còn mê,  mê  cũng là  mê  việc  này.   Nhưng  trong  chân  tướng  sự  thật 

không có mê và ngộ, mê và ngộ là ở  tại người.  Người  giác  ngộ thì 

gọi là Phật, Bồ Tát, người mê  hoặc thì  gọi là phàm phu.  Nhưng sự 

thọ dụng của mê và ngộ khác nhau, người mê không biết hư không 

pháp  giới  đều là  mình,  không  biết  hết  thảy  chúng  sanh đều là  mình 

cả,  cho  nên  trong  đó  [trong  mê]  sanh  khởi  vọng  tưởng,  phân  biệt, 

chấp trước, tạo nên vô lượng vô biên nghiệp tội. 

---o0o--- 

b.  Hết thảy các pháp từ tâm tưởng sanh 

Nghiệp tội tức là những hành vi, việc làm trái ngược với chân tướng 

sự thật.  Những nghiệp đã tạo sẽ hiện ra tướng.  Tướng làm sao hiện 

ra?   Ðức  Phật  nói:  ‘Tất  cả  pháp  từ  tâm  tưởng  sanh’,  muôn  vàn  xin 

mọi người đừng coi thường câu này.  Sự việc trong vũ trụ thiên biến 

vạn hóa, y báo, chánh báo trang nghiêm trong thập pháp giới, đây là 

đức  Phật  quy  nạp  xong  nói  cho  chúng  ta  biết,  trên  thực  tế  thì  pháp 

giới vô lượng vô biên.  Vô lượng vô biên pháp giới đều từ tâm tưởng 

sanh – trong tâm nghĩ tưởng gì thì sẽ hiện ra cái đó.  Vì vậy cho nên 

tưởng  Phật  thì  sẽ  hiện  ra  Phật;  Ðại  Thế  Chí  Bồ  Tát  dạy  chúng  ta: 

‘Nhớ  Phật  niệm  Phật,  hiện  giờ  tương  lai,  nhất  định  thấy  Phật’  (Ức 

Phật niệm Phật, hiện tiền đương lai, tất định kiến Phật), đây nghĩa là 

tưởng Phật thành Phật. 

Tưởng Phật thì Phật hiện, tưởng Bồ Tát thì Bồ Tát hiện, tưởng gì thì 

hiện cái đó, việc này là sự thật.  Thí dụ chúng ta nghĩ tưởng đến một 

việc xứng tâm vừa ý thì sẽ sanh tâm hoan hỷ, niềm vui này liền hiện 

lên  gương  mặt  mình;  nghĩ  tưởng  đến  một  việc  không  vừa  ý  thì  sẽ 

nhăn nhó mặt mày, nét âu sầu sẽ hiện rõ trên gương mặt, lập tức liền 

thay  đổi.   Quan  sát  việc  nhỏ  này  mới  biết  lời  dạy  của  đức  Phật  vô 

cùng chính xác. 

Thế nên  chư  Phật  Như  Lai  khuyên  chúng  ta  tưởng  Phật,  nhớ  Phật, 

niệm  Phật,  buông  xuống  hết  tất  cả  những  tư  tưởng  khác.   [Pháp 

môn]  niệm  Phật  vãng  sanh  bất  thoái  thành  Phật  trong  Tịnh  Tông 

được  xây  dựng  trên  cơ  sở  và  lý  luận  này.   Từ  xưa  đến  nay  những 

người  noi  theo  phương  pháp  này  tu  hành  chứng  quả  rất  nhiều, 

những  người  này  đều  làm  gương  tốt  cho  chúng  ta  noi  theo.   Nếu 

dùng  cách  nói  thông  thường  của  các  tôn  giáo,  những  người  này  là 

những  chứng  cớ  rõ  rệt  và  những  tấm  gương  cụ  thể  cho  chúng  ta. 

Trong  ba  thứ  chuyển  pháp  luân  của  Phật  pháp,  việc  này  gọi  là  ‘tác 

chứng  chuyển’  (chuyển  pháp  luân  bằng  cách  làm  chứng),  họ  hiện 

thân thuyết pháp làm chứng minh cho chúng ta, nói rõ đây là sự thật. 

---o0o--- 

c. Chuyện vãng sanh. 

Mấy  năm  trước  chuyện  mẹ  của  ông  Tước  Sĩ  (Huân tước)  Hà  Ðông 

vãng sanh ở Hương Cảng đã làm nhiều người cảm động, và đã củng 

cố cơ sở cho hội Phật giáo Hương Cảng.  Cả nhà của cụ  đều là tín 

đồ  Thiên  Chúa  Giáo  thuần  thành,  chỉ  có  cụ  là  người  tin  Phật,  niệm 

Phật.   Tuy  vậy  nhưng  nhà  này  vô  cùng  phóng  khoáng  (không  câu 

nệ),  đích  thật  là  tự  do  tín  ngưỡng,  đối  xử  hòa  thuận  với  nhau,  tôn 

trọng lẫn nhau, đây là một việc rất đáng quý.  Thế nên không gây trở 

ngại  cho  tự  do  của  người  khác  mới  là  tự  do  thật  sự.   Gây  trở  ngại 

cho người khác, xâm phạm người khác là không hiểu được [như thế 

nào mới là] tự do; đây là cảm tình, là trí huệ. 

Cùng một lý lẽ, ngày nay chúng ta sinh sống trên quả địa cầu này, có 

rất  nhiều  dân  tộc  khác  nhau,  văn  hóa  khác  nhau,  tư  tưởng  khác 

nhau, tín ngưỡng tôn giáo khác nhau, mọi người đều không thể hòa 

thuận,  công  kích  hủy  báng  lẫn  nhau,  thậm  chí  dẫn  đến  chiến  tranh 

tôn giáo, đây cũng là vì không hiểu rõ ý nghĩa chân chánh của tự do. 

Nguyên  nhân  họ  không  hiểu  rốt  cuộc  cũng  là  vấn  đề  của  giáo  dục, 

đặc biệt là giáo dục luân lý đạo đức. 

Gia  đình  ông  tước  sĩ  Hà  Ðông  là  tấm  gương  tốt  cho  chúng  ta,  mở 

rộng ra thì cũng là tấm gương cho cả thế giới.  Bất luận chúng ta tín 

ngưỡng  tôn  giáo  nào  thì  nhất  định  phải  tôn  trọng  những  tôn  giáo 

khác.  Trong nhà Phật bất luận tu học theo môn phái nào, nhất định 

cũng phải tôn trọng môn phái khác; như vậy mới hiểu tự do một cách 

đúng đắn, mới thiệt có trí huệ. 

Lúc vãng sanh cụ Hà Ðông nói với con trai và dâu: ‘Cả đời má không 

đòi hỏi các con việc gì hết, bây giờ trước lúc vãng sanh, má yêu cầu 

các  con  niệm  vài  câu  Phật  hiệu  tiễn  đưa  má  vãng  sanh’.   Lúc  vãng 

sanh, cụ thật sự mở một  buổi họp vãng sanh, mời tất cả thân bằng 

quyến thuộc đến dự, sau khi cụ dặn dò xong xuôi, cụ vãng sanh một 

cách êm đềm, an lành giữa tiếng niệm Phật của mọi người.  Cả nhà 

chứng kiến tận mắt bà cụ niệm Phật vãng sanh nên sau này cả nhà 

đều niệm Phật hết.  Cách bà cụ này độ chúng sanh quá đặc biệt, vô 

cùng  cao minh, dùng lời nói thì không ai nghe nên cụ biểu diễn cho 

họ coi, cuối cùng có thể độ hết cả nhà. 

Việc cụ vãng sanh là một sự biểu diễn vô cùng ngoạn mục,  phải có 

trí huệ sâu rộng mới làm được.  Trên thế gian này chuyện gì cũng có 

thể gạt người, có thể giả mạo, chỉ có chuyện này không thể nào giả 

mạo  được.   Lúc  tôi  còn  học  ở  Ðài  Trung,  lão  cư  sĩ  Lý  Bỉnh  Nam 

thường  dùng  chuyện  này  khích  lệ  chúng  tôi,  dạy  chúng  tôi,  Tây 

phương Cực Lạc thế giới có thật, người niệm Phật đích thật là có thể 

vãng sanh. 

---o0o--- 

d. Làm thế nào tự tại vãng sanh 

Nửa  thế  kỷ  trở  lại  đây  tuy  chúng  ta  không  thể  đích  thân  nhìn  thấy 

người  ta  vãng  sanh  nhưng  những  chuyện  nghe  đến  thật  không  ít. 

Tại sao người ta có thể tự tại vãng sanh?  Ðây là việc mọi người đều 

muốn  biết.   Ðặc  biệt  là  những  người  đang  sinh  sống  trong  thời  đại 

nhiều tai họa, tự tại vãng sanh đối với chúng ta vô cùng quan trọng, 

thiệt là một việc quan trọng nhất trong đời người.  Thiệt ra chỉ cần noi 

theo  kinh  luận,  tu  học  đúng  như  lý  như  pháp,  thì  có  thể  làm  được. 

Ðặc  biệt  là  kinh  Vô  Lượng  Thọ,  cổ  đức  nói  kinh  Vô  Lượng  Thọ  là 

kinh  số  một  của  Tịnh  Tông,  vì  kinh  Vô  Lượng  Thọ  giới  thiệu  hoàn 

cảnh ở Tây phương Cực Lạc thế giới đầy đủ nhất, giải thích phương 

pháp tu học tường tận nhất, nói quả báo sau khi vãng sanh viên mãn 

nhất.  Nếu chúng ta chân chánh muốn tự tại vãng sanh, tu học từ ba 

tháng đến sáu tháng sẽ có thể thành công.  Cho nên pháp môn này 

rất thù thắng, được hết thảy chư Phật tán thán, tuyên dương. 

Thiện  Ðạo  đại  sư  nói  những  gì  đức  Phật  dạy  thì  chúng  ta  phải  làm 

được  hoàn  toàn,  những  gì  đức  Phật  dạy  chúng  ta  không  được  làm 

thì tuyệt đối đừng làm.  Nếu thiệt có thể hết lòng làm theo những lời 

dạy trong kinh Vô Lượng Thọ, làm hằng ngày, một ngày cũng không 

vi  phạm,  những  công  đức  này  tích  lũy  trong  ba  tháng  thì  bạn  sẽ  là 

thượng  thiện  nhân,  sẽ  nắm  chắc  sự  vãng  sanh  tự  tại.   Nếu  có  thể 

làm hết sáu tháng thì càng chắc chắn hơn.  Cứ tiếp tục làm như vậy, 

bạn  muốn  chừng  nào  vãng  sanh  thì  lúc  đó  vãng  sanh,  đứng  vãng 

sanh, ngồi vãng sanh, tự tại tùy theo ý muốn.  Ðây là một việc [quan 

trọng] hạng nhất trong đời người! 

Có một số người vãng sanh không được tự tại, lúc lâm chung còn bị 

bịnh  khổ,  nguyên  nhân  là  vì  những  gì  đức  Phật  dạy,  họ  đều  không 

thể làm hết hoàn toàn; những gì đức Phật dạy không được làm thì họ 

vi phạm không ít, đây là nghiệp chướng.  Nhưng nhờ đời trước hay 

đời  này  cũng  còn  chút  thiện  căn,  lúc  lâm  chung  gặp  được  bạn  tốt 

nhắc nhở, trợ niệm, thì cũng có thể vãng sanh. 

Người ta sống trên đời này mấy chục năm ngắn ngủi, lúc đến mang 

hai bàn tay không thì ra đi cũng mang theo hai bàn tay trắng.  Cổ đức 

nói: ‘Muôn  thứ  không  đem  được,  chỉ  có  nghiệp theo  thân’  (Vạn ban 

tương  bất  khứ,  duy  hữu  nghiệp  tùy  thân).   Tất  cả  mọi  vật  trên  thế 

gian này không có một vật gì có thể đem theo, những gì có thể đem 

theo được chỉ là những nghiệp mà mình đã tạo ra, việc này rất đáng 

sợ!  Tôi đọc đến việc này rởn da gà, có nhiều người đọc đến nhưng 

không  hề  gì,  như  vậy  đúng  là  nội  tâm  đã  chai  đá  hết  trơn  rồi.   Nếu 

thiệt có tri giác, đọc đến thiệt rất sợ thì làm sao dám tạo nghiệp? 

Chư  Phật,  Bồ  Tát  từ  bi,  có  lòng  thương  yêu  chân  thành,  chúng  ta 

không biết thân cận [học hỏi] mà còn xa lìa họ, đi kết bạn với những 

bạn xấu trong thế gian, đó là sai lầm quá đỗi!  Bạn xấu tức là những 

người  tạo  ngũ  nghịch  thập  ác,  không  chịu  nghe  lời  dạy  của  thánh 

hiền, không y giáo phụng hành.  Ðây là một sự mất mát to lớn đối với 

đời sống tu học của chúng ta, chúng ta phải nhận thức rõ ràng. 

Nhất  định  phải  hết  lòng  nỗ  lực  tu  học,  nắm  chắc  sanh  mạng  ngắn 

ngủi nhưng quý báu trong đời này, hoàn thành nhân duyên hiếm hoi 

từ vô lượng kiếp đến nay.  Niệm Phật thành Phật, đây là một chuyện 

lớn,  người  như  vậy  mới  đáng  gọi  là  người  có  chí  khí,  nếu  nói  theo 

nhà  Phật  thì  thiệt  đúng  là  đại  anh  hùng,  đại  trượng  phu.   Hy  vọng 

chúng ta cùng nhau gắng sức, khuyến khích lẫn nhau, ngay trong đời 

này làm cho xong công việc to lớn này, không uổng phí cuộc đời. 

---o0o--- 

17.Nhìn thấu, Buông xuống  (Buổi sáng25-12-98) 

a. Nhìn thấu, buông xuống. 

Thông thường hai ngày đầu của Phật thất, tâm [của người tham dự] 

còn  chưa  an  định,  công  phu  không  thể  nào  đắc  lực.   Ðến  ngày  thứ 

bảy vì Phật thất gần kết thúc, trong tâm lại phóng dật, buông lung trở 

lại  nên  cũng  không  thể  đắc  lực.   Do  đó  niệm  Phật  trong  bảy  ngày, 

thiệt  có  thể  đắc  lực  là  trong  ngày  thứ  năm  và  thứ  sáu,  đây  là  một 

hiện tượng rất bình thường. 

Nguyên  nhân  người  đời  nay  niệm  Phật  không  bằng  người  đời  xưa 

cũng là vì không thể ‘nhìn thấu, buông xả’.  Chữ nhìn thấu (thấy thấu 

suốt)  là  trình  độ  hiểu  rõ  đối  với  trạng  thái  sanh  hoạt  hiện  thực;  nếu 

chúng ta không hiểu rõ, ham mê luyến tiếc thế gian thì đương nhiên 

sẽ  không  buông  xuống  nổi.   Cho  nên  hơn  phân  nửa  những  người 

niệm  Phật  vãng  sanh  là  những  người  già  bảy  tám  chục  tuổi,  vì  họ 

nhìn  thấy  nhiều,  từng  trải  nhiều,  biết  hết  thảy  những  việc  trong  thế 

gian  đều  là  hư  ảo  không  thật,  bất  luận  sinh  sống  trong  cảnh  thuận 

hoặc nghịch, trải qua một thời gian dài thì sẽ chán chường, sinh sống 

cảm  thấy  chán  ghét,  không  muốn  ở  lại  thêm  nữa,  đến  lúc  này  thì 

buông xuống hết, đây là một yếu tố rất quan trọng.  Nếu cảm thấy thế 

gian này còn rất đẹp đẽ, vẫn còn muốn sống thêm vài năm nữa, thậm 

chí muốn sống thêm vài chục năm, vài trăm năm nữa, họ buông xả, 

buông xuống hết không nổi thì công phu làm sao có thể đắc lực cho 

được!  Phật pháp nói đến chuyện giác ngộ tức là giác ngộ việc này. 

---o0o--- 

b. Nhân duyên quả báo. 

Mọi  người  đều  biết  chuyện  đời  vô  thường,  biết  chuyện  trong  đời 

không  có  gì  chẳng  là  nhân  duyên  quả  báo  cả,  nhưng  hiểu  không 

được  chắc  thật,  không  cụ  thể.   Lúc trước  lão  cư  sĩ  Ô  Dư  Khánh  đã 

kể lại một câu chuyện có thật.  Vào thời kháng chiến [chống Nhật] bắt 

đầu,  cụ  ở  Thượng  Hải  quen  một  thương  gia,  ông  này  làm  ăn  buôn 

bán rất thuận lợi, có một người con trai duy nhất, người con này rất 

nghịch ngợm.   Một hôm người con đi học mang theo 10 đồng trong 

túi, làm rớt tờ giấy 10 đồng này trên đường lộ, lúc  đó có một người 

quen  đi  ngang  nhìn  thấy  nên  lượm  lên  rồi  nói  chơi  với  đứa  bé:  ‘Em 

kêu tôi bằng Bác thì tôi trả tiền này cho em’.  Ðứa bé này trả lời: ‘Nếu 

ông  kêu  tôi  bằng  Bác  thì  tôi  cho  ông  thêm  10  đồng  nữa’.   Nghịch 

ngợm đến như vậy! 

Một  hôm  ông  thương  gia  này  ăn  mừng  sinh  nhật  và  mời  rất  nhiều 

bạn bè đến nhà dự tiệc.  Hôm ấy ông đột nhiên nhìn thấy gương mặt 

của đứa bé này và vô cùng kinh ngạc, ngay lúc ấy liền tuyên bố với 

mọi  người  hiện  diện  ông  sẽ  giao  toàn  bộ  tài  sản  cho  đứa  bé.   Sau 

này ông giải thích với bạn bè rằng toàn bộ tài sản của ông vốn là của 

một  người  Ðức;  lúc  trước  chiến  tranh  ông  làm  việc  cho  người  Ðức 

này, khi ông chủ trở về Ðức nhờ ông quản lý dùm công ty.  Kể từ đó 

ông chủ không trở lại [Thượng Hải] nữa và qua đời ở Ðức.  Hôm ăn 

sinh  nhật  ông  đột  nhiên  nhìn  thấy  gương  mặt  của  đứa  bé  hiện  ra 

giống  hệt  như  gương  mặt  của  ông  chủ  người  Ðức,  từ  đó  ông  mới 

biết đứa bé này chính là ông chủ người Ðức trở lại đầu thai nên ông 

lập tức trả lại toàn bộ tài sản.  Nhờ vậy mà quan hệ cha con mới có 

thể duy trì. 

Ðức  Phật  nói  những  người  trong  nhà  như  cha  con,  chồng  vợ,  anh 

em đều có quan hệ báo ân, báo oán, đòi nợ, hoặc trả nợ nên mới ở 

chung một nhà.  Ðứa bé này đến là để đòi nợ, nhân duyên quả báo 

tơ hào chẳng sai.  Chúng ta hiểu rõ đạo lý này thì thử nghĩ nếu chúng 

ta  có  lỗi  đối  với  người,  hiếp  đáp  người,  hãm  hại  người,  nếu  người 

này  đầu  thai  đến  nhà  chúng  ta  thì  trong  tương  lai  nhất  định  sẽ  làm 

cho nhà tan cửa nát.  Thế nên bất cứ ai trong thế gian đều nhất định 

không  có  việc  bị  thiệt  thòi,  và  cũng  không  có  việc  chiếm  tiện  nghi 

hoặc lợi dụng người khác được. 

Thi ân cho người, giúp đỡ kẻ khác sẽ nhận được báo đền; hiếp đáp 

người, dày xéo người, sỉ nhục người, hãm hại người cũng sẽ có báo 

đền.  Nếu sự báo đền này chỉ vừa đúng [không hơn, không kém] thì 

cũng  còn  được;  nhưng  sự  báo  đền  luôn  luôn  quá  đáng,  biến  thành 

hận thù oan oan tương báo, đời đời kiếp kiếp không nhường nhịn lẫn 

nhau, oán hận không bao giờ chấm dứt.  Chiến tranh giữa  quốc gia 

này  với  quốc  gia  khác cũng như  vậy.   Tuy  dân  chúng của  hai  nước 

không  có  oán  thù  gì  với  nhau,  những  người  có  oán  thù  chỉ  là  thiểu 

số,  nhưng  nếu  họ  có  quyền  lực  thì  sẽ  liên  lụy  đến  rất  nhiều  người 

cùng chịu tai họa, tổn hại đến tài sản và sanh mạng của nhiều người, 

tai  hại  vô  cùng,  làm  sao  có  đạo  lý  không  đọa  địa  ngục  cho  được? 

Chúng ta hiểu được đạo lý, hiểu rõ chân tướng sự thật, thì mới biết 

không nên làm việc này. 

Bởi vậy nên lục đạo luân hồi chỉ là ân ân oán oán báo đền lẫn nhau 

mà thôi, chúng ta hiểu được thì sẽ buông xả, biết được thế gian này 

không  vui  chút  nào.   Chư  Phật,  Bồ  Tát  nhìn  thấy  rõ  ràng,  chỉ  cho 

chúng ta một con đường quang minh, rộng lớn, đây tức là Ðại thừa 

Phật pháp, cõi nước chư Phật ở thập phương.  Trong pháp Ðại thừa, 

[các Ngài] lại nói cho chúng ta biết một pháp môn đặc biệt, trong số 

các cõi nước chư Phật thì cõi Cực Lạc của đức Phật A Di Ðà là cõi 

nước thù thắng tốt đẹp nhất.  Không những đức Phật Thích Ca Mâu 

Ni  giới  thiệu  cho  chúng  ta,  trong  bản  dịch  kinh  A  Di  Ðà  của  đại  sư 

Cưu Ma La Thập nói đến sáu phương Phật tán thán; bản dịch kinh Di 

Ðà  của  Huyền  Trang  đại  sư  nói  đến  mười  phương  Phật  tán  thán. 

Kinh Vô Lượng Thọ cũng  nói  đến mười phương Phật tán thán.  Hết 

thảy  chư  Phật  Như  Lai  đều  khuyên  chúng  ta  cầu  sanh  Tịnh  Ðộ  Di 

Ðà.  Chư Phật, Bồ Tát không gạt người, chúng ta đừng nên hoài nghi 

lời  nói  của  chư  Phật,  Bồ  Tát.   Từ  xưa  đến  nay  kinh  điển  được  trao 

truyền  từ  đời  này  sang  đời  khác,  đích  thực  là  được  phiên  dịch  từ 

tiếng  Phạn  ở  Ấn  Ðộ,  có  người  phiên  dịch,  có  nơi  chốn  phiên  dịch, 

chứng thật những kinh điển này có thể tin được. 

Cả đời xưa và đời nay những người chiếu theo phương pháp này tu 

hành  được  vãng  sanh  rất  nhiều.   Chúng  ta  hãy  quan  sát  điều  kiện 

của họ, nói chung so với chúng ta thì  không khác gì mấy, không tốt 

hơn  chúng  ta  nhiều  lắm.   Nhưng  quan  trọng  nhất  là  họ  có  lòng  tin 

vững  chắc,  nguyện  vọng  khẩn  thiết,  buông  xả  hết  thảy,  chắc  thật 

niệm Phật.  Họ đã làm được điểm này, trên phương diện này chúng 

ta còn rất kém, chúng ta phải nỗ lực học tập theo họ. 

---o0o--- 

c. Ðoạn ác tu thiện 

Ðặc  biệt  là  ở  thời  đại  ngày  nay,  Thiên  Chúa  Giáo  có  lời  dự  đoán, 

năm 1999 là năm thế giới tận thế, những lời này làm cho người ta rất 

lo lắng, kinh sợ.  Lời dự đoán nói nếu người ta tiếp tục tạo ác không 

ngừng,  tai  nạn  này  có  thể  trở  thành  sự  thật;  nếu  có  thể  đoạn  ác  tu 

thiện, hồi tâm chuyển ý, tai nạn có thể hóa giải.  Câu nói này vô cùng 

linh động, chẳng cứng chắc (chẳng phải thay đổi không được), và nói 

rõ quan hệ vẫn nằm trong tay của con người.  Tình hình có thể hóa 

giải nghĩa là tai nạn có thể giảm bớt, trì hoãn đến sau này.  Cách nói 

này  hợp  tình,  hợp  lý,  hợp  pháp,  có  thể  biết  họ  cũng  có  trí  huệ  rất 

cao.  Ðoạn ác tu thiện là việc rất nên làm, [chúng ta] làm không phải 

là  vì  muốn  tránh  tai  nạn;  không  có  tai  nạn  thì  cũng  phải  đoạn  ác  tu 

thiện. 

Ðoạn ác tu thiện phải bắt  đầu từ  trong tâm.  Tâm của chư Phật, Bồ 

Tát  là  tâm  thuần  thiện,  tâm  làm  lợi  ích  cho  tất  cả  chúng  sanh  mà 

không  vì  lợi  ích  cho  cá  nhân  mình.   Theo  sự  quan  sát  của  tôi,  Tân 

Gia  Ba  ít  nhất  có  mười  vị  Bồ  Tát,  thiệt  đúng  với  câu:  ‘chư  thượng 

thiện  nhân câu hội nhất  xứ’.  Họ có tâm chân thành, tâm thanh tịnh, 

tâm bình đẳng, tâm từ bi, niệm niệm vì chánh pháp tồn tại lâu dài, vì 

lợi ích cho tất cả chúng sanh, làm nên sự cống hiến to lớn.  Ðời sống 

của họ tương ứng với Lục Ðộ Ba La Mật, đây là Bồ Tát trụ thế, hóa 

thân  của  Bồ  Tát.   Tuy  vai  trò  của  họ  không  giống  nhau,  đúng  như 

kinh  điển  nói  ‘cần  dùng  vai  trò  gì  để  độ  thì  hiện  thân  đó,  cần  dùng 

phương pháp gì  để làm lợi ích cho chúng sanh thì họ dùng phương 

pháp  đó’.   Tất  cả  hành  động  của  họ  đều  giữ  tâm  của  Bồ  Tát,  hành 

theo Bồ Tát Ðạo. 

Hy vọng [đồng tu ở] Dallas cũng tổ chức phái đoàn đến đó tham học, 

học hỏi tinh thần và phương pháp của họ, và cũng hy vọng đạo tràng 

Dallas  này  có  thể  biến  thành  trung  tâm  Tịnh  Tông  ở  Mỹ.   Chúng  ta 

truyền  bá  Tịnh  Tông  đến  tất  cả  địa  phương  có  duyên  trên  thế  giới, 

đây là lời nói trong nhà Phật: ‘Trong nhà Phật không xả bỏ một người 

nào cả’.  Chúng ta cũng phải có hoằng nguyện to lớn của chư Phật, 

Bồ Tát, dốc toàn tâm toàn lực giúp đỡ các vị đồng tu ở mọi nơi.  Xin 

chúc phúc cho chư vị trong Phật thất được đạo nghiệp tăng trưởng, 

tín  nguyện  thành  tựu,  Phật  thất  kỳ  này  sẽ  thâu  thập  được  hiệu  quả 

tốt đẹp. 

---o0o--- 

18.Làm thế nào để giữ gìn công phu    (Buổi sáng26-12-98) 

Trong quá trình  tu  học đa số người  học Phật  đều gặp phải một vấn 

đề,  đó  là  trong  tâm  có  thể  giữ  được  thanh  tịnh  lúc  niệm  Phật  trong 

Niệm Phật Ðường, nhưng vừa trở về nhà, về chỗ làm việc thì không 

thể nào giữ gìn công phu được.  Nếu chúng ta hy vọng  trong đời này 

có thể tu học thành tựu thì đây cũng là một vấn đề to lớn, cấp bách, 

cần phải giải quyết nhanh chóng.  Không thể giữ gìn công phu có hai 

yếu  tố:  thứ  nhất,  phiền  não  tập  khí  từ  vô  lượng  kiếp  đến  nay  quá 

nặng, không có năng lực khắc phục; thứ nhì, tâm sanh tử không thiết 

tha.  Tại sao tâm sanh tử không thiết tha?  Ðối với thế gian này nhận 

thức chưa rõ ràng, không biết thế gian này là hư ảo.  Kinh Kim Cang 

dạy ‘Phàm những gì có tướng đều là  hư vọng’, ‘Tất cả các pháp hữu 

vi  như  mộng  huyễn,  bọt,  ảnh’.   Trong  kinh  nói  chân  tướng  sự  thật, 

chúng ta gặp mặt trên mạng lưới internet càng dễ thể hội điều này. 

Chúng  ta  nói  chuyện  với  nhau  mặt  đối  mặt  trên  màn  ảnh  [máy  vi 

tính],  chuyện  này  cũng  là  mộng  huyễn  bọt  ảnh,  và  cũng  là  một  thứ 

hư vọng, nếu có thể từ phương diện này mà thể hội thì đã giác ngộ 

rồi,  sau  đó  mới  biết  cho  dù  chúng  ta  đối  diện  với  nhau  thì  cũng  hư 

vọng, không chắc thật. 

Những  gì  chắc  thật  có  hay  không?   Có,  nhưng  chúng  ta 

không nhìn thấy.  Lúc nào mới nhìn thấy?  Buông xuống tất cả vọng 

tưởng, phân biệt, chấp trước, xả bỏ hết đến mức ‘nhất tâm bất loạn’ 

thì có thể nhìn thấy sự thật.  Chỉ cần chúng ta đạt được nhất tâm bất 

loạn, cảnh giới chân  thật tự  nhiên sẽ  hiện  ra, đây gọi là ‘Nhất  Chân 

pháp giới’ trong Phật pháp. 

Nhưng cho dù công phu tu học của mình có tốt hơn, định công 

sâu  hơn  nữa,  chỉ  cần  trong  tâm  còn  giữ  một  cái  ‘Nhất  Chân  pháp 

giới’ thì sẽ không thấy Nhất Chân pháp giới.  Công phu đến mức Tứ 

Thiền  Bát  Ðịnh  vẫn  chưa  thấy  được  Nhất  Chân  pháp  giới  vì  tuy  đè 

nén được phiền não, nhưng vọng tưởng phân biệt chưa đè nén.  Ðến 

mức Ðịnh Thứ Chín, ra khỏi lục đạo luân hồi, ra khỏi tam giới, sanh 

đến Tứ Thánh pháp giới: Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát, Phật (Phật 

trong thập pháp giới là Tạng Giáo Phật, Thông Giáo Phật trong Tông 

Thiên Thai) thì cũng chưa thấy được tướng chân thật, nguyên nhân 

là vì chưa đoạn dứt vọng tưởng, chấp trước.  Cần phải nỗ lực thêm 

nữa,  dùng  định  huệ  đoạn  dứt  phân  biệt  (Trần  Sa  phiền  não),  phá 

thêm một phần vô minh (tức là vọng tưởng) đến mức này mới ra khỏi 

thập pháp giới, thấy  được tướng chân thật, mới thực sự tương ứng 

với  cảnh  giới  của  quả  địa  chư  Phật  Như  Lai.   Phải  mất  bao  nhiêu 

công  phu  mới  đến  mức  này?   Ngày  nay  một  chút  định  lực  chúng ta 

cũng không có! 

Thí  dụ  [hằng  ngày]  phòng  ăn  ở  Cư  Sĩ  Lâm  có  gần  hai  mươi 

món ăn, quá nhiều món ăn để trước mặt như vậy là một sự cám dỗ, 

chỉ  thử  mỗi  món  một  chút  thôi  thì  cũng  no  quá  chừng.   Người  niệm 

Phật ăn đến mức ngày càng mập thêm thì không phải là một chuyện 

tốt, chúng ta phải tự khắc phục mình, trong nhiều món đồ ăn này chỉ 

gắp  ba  bốn  món thì  thôi.   Trong  việc  ăn uống phải  biết  chế ngự,  ăn 

cho điều độ thì mới có thể giữ thân tâm khỏe mạnh; không chế ngự 

nổi  thì  thân  tâm  sẽ  không  khỏe  mạnh.   Nếu  ăn  đến  mập  béo  ra  thì 

thân  thể  sẽ  không  khỏe  mạnh;  nhìn  thấy  những  món  ăn  này  rất  dễ 

tăng trưởng tâm tham, lại tạo nên tâm lý không khang kiện.  Tu hành 

là phải tu trong những sự việc này. 

Cho nên trong tất cả hoàn cảnh phải biết khắc phục được vọng 

tưởng  của mình,  chế  ngự  phân  biệt, chấp  trước  của mình,  hết  thảy 

[những việc này] đều là Phật pháp.  Nếu có thể khắc phục, chế ngự 

được mình thì mới có thể bảo trì [giữ gìn] được công phu; nếu không 

thể khắc phục được mình thì không thể bảo trì công phu.  Những đại 

đức thời  xưa biết được tập tánh của phàm phu rất  nặng, khắc phục 

mình  rất  khó,  nên  mới  chủ  trương,  đề  xướng  ‘Nương  dựa  vào,  noi 

theo  đám  đông’  (Y  chúng  kháo  chúng),  mới  tụ  hợp  lại  tu  tập  chung 

với nhau, đốc thúc, cảnh tỉnh, khích lệ lẫn nhau, dụng ý là ở chỗ này. 

Ðạo  tràng  tu  tập  chung  với  nhau  cần  phải  có  đầy  đủ  nhân  duyên, 

trong đó quan trọng nhất là duyên phận, là phải nhờ vào người xuất 

gia  dẫn  đầu;  người  xuất  gia  càng  nhiều,  lòng  tin  của  những  người 

đồng  tu  sẽ  càng  tăng  trưởng.   Vì  vậy  nên  người  xuất  gia  phải  phát 

lòng từ bi, không nệ khó nhọc, lãnh chúng trong Niệm Phật Ðường. 

Ðạo tràng có càng nhiều người xuất gia càng tốt, đây là sự thù thắng 

trang nghiêm chân chánh của đạo tràng. 

Cho  nên  huân  tập  ở  Niệm  Phật  Ðường  trong  một  thời  gian  dài,  hy 

vọng  là  có  thể  bảo trì  được  công  phu,  bất  kỳ  ở  nơi  chốn  nào,  trong 

gia  đình,  sở  làm  đều  có  thể  giữ  gìn  tâm  thanh  tịnh,  niệm  Phật  như 

thế mới gọi là đạt được mục đích. 

Ngày  nay  số  người  ở  Niệm  Phật  Ðường  tại  Cư  Sĩ  Lâm  ngày  càng 

nhiều,  xây  dựng và  đẩy  mạnh phong trào  niệm  Phật.   Những người 

đến  đó  niệm  Phật  rất  đông,  đến  mãi  không  ngớt,  càng  ngày  càng 

nhiều.   Chúng tôi hy  vọng  xây  dựng một đạo tràng ‘giải  hành  tương 

ứng’,  mỗi  ngày  giảng  kinh  không  gián  đoạn,  niệm  Phật  không  gián 

đoạn, làm gương cho đạo tràng ở  những nơi khác.  Thích  hợp  nhất 

cho những vị đồng tu đã về hưu, họ buông xuống công việc làm ăn, 

ở đó trường kỳ tham gia niệm Phật.   Những người có  gia  đình,  vẫn 

còn đang đi làm thì lợi dụng thời gian rảnh rỗi đến Niệm Phật Ðường 

để niệm  Phật.   Thế nên  hiện  nay  khí  phần  (không khí  hoàn  cảnh  tu 

học)  ở  Niệm  Phật  Ðường  vô  cùng  tốt  đẹp,  vô  cùng  thù  thắng.   Và 

cũng  vì  khí  phần  tốt  đẹp như  vậy  nên  rất  nhiều vị  đồng tu  vui  vẻ  đi 

đến, đến rồi đều không muốn đi về.  Nếu có thể trụ ở đạo tràng như 

vậy trong vòng nửa năm, một năm, ba năm thì không thể nào không 

thành tựu được. 

Trong ‘Tịnh  Ðộ  Thánh Hiền Lục’,  ‘Vãng  Sanh  Truyện’  chúng  ta  thấy 

rất nhiều Bồ Tát vãng sanh bất thoái, thời gian niệm Phật phần nhiều 

là  ba  năm.   Do  đó  có  thể  biết  trong  vòng  ba  năm  thì  có  thể  thành 

tựu.   Nhưng  không  thể  nói  họ  niệm  Phật  hết  ba  năm  thì  thọ  mạng 

đều  hết, mà vì công phu thành thục nên mới tự tại vãng sanh.  Nếu 

những  người  có  công  phu  thành  thục  không  vãng sanh  mà  còn  lưu 

lại  trên  thế  gian  này  thì  chỉ  có  một  nguyên  nhân  duy  nhất  là  để  độ 

chúng sanh.  Vẫn còn một số chúng sanh có duyên với họ, họ có thể 

giúp  đỡ  cho  nên  lưu  lại  thêm  một  thời  gian  nữa.   Nếu  không  có 

duyên  phần  với  những  người  ở  đó  thì  tại  sao  không  đi  sớm  hơn? 

Mỗi ngày chúng ta đều mong mỏi, trông về Tây phương Cực Lạc thế 

giới, mỗi ngày  tưởng niệm  đức Phật  A Di Ðà, có thể gặp Ngài sớm 

hơn  thì  tốt  biết  mấy,  tại  sao  cơ  duyên  đến  lại  phải  kéo  thêm  vài 

ngày?  Chúng ta muốn đi nhưng đi không được, nếu có năng lực thì 

đã đi sớm mất rồi. 

Chúng  ta  bình  tỉnh  suy  nghĩ,  quan  sát  người  trên  thế  gian  này  ai 

cũng khổ.  Chúng ta cảm thấy sanh hoạt, việc làm của mình quá khổ, 

thật  ra  những  người  làm  sự  nghiệp  to  lớn  còn  khổ  hơn  chúng  ta. 

Gần đây tôi xem cuồn phim ‘Chiến tranh lạnh bắt đầu và chấm dứt’, 

nói về những người lãnh đạo quốc gia trong nửa thế kỷ vừa qua, mỗi 

ngày  đều  phải  đề  phòng  không  cho  tai  họa  bộc  phát,  đặc  biệt  là 

những tai nạn do con người gây ra, làm thế nào tìm mọi cách để tiêu 

trừ  [tai  nạn].   Họ  bận  tâm,  lo  lắng  quá  nhiều,  cuộc  sống  khổ  quá  đi 

thôi.   Sau  khi  tôi  coi  xong  mới  biết  muốn  làm  một  người  lãnh  đạo 

quốc gia, đoàn thể thiệt là không đơn giản chút nào. 

Thiệt  ra  đời  sống  của  những  người  lãnh  đạo  có  địa  vị  cao,  những 

người làm ăn buôn bán giàu có không sung sướng chi cả.  Nếu bạn 

đã  nhìn  thấy  rõ  ràng,  minh  bạch  thì  mới  biết  đời  sống  của  họ  còn 

sánh không bằng đời sống của một người ăn xin.  Người đi xin ăn khi 

nào  bụng đói thì  đi  xin ăn, ăn no rồi thì  hết chuyện, tùy tiện tìm một 

chỗ  để  ngủ,  không  có  bồn  chồn  lo  lắng,  [họ]  thảnh  thơi  tự  tại  biết 

bao!   Chuyện  đau  khổ  nhất  của  con  người  là  chuyện  bận  tâm  quá 

nhiều, lo lắng quá nhiều, vướng bận quá nhiều, ngày tháng đích thật 

không  thoải  mái  tí  nào.   Nếu  họ  có  thể  học  Phật  thì  thiệt  là  phước 

báo to lớn! 

Lúc trước tôi có khuyên đại chúng, gắng sức làm việc kiếm tiền trong 

một năm để có đủ tiền chi tiêu cho đời sống thì nghỉ không làm việc 

hai năm, chuyên tâm hết lòng niệm Phật; đây là người có trí huệ, có 

đại phước báo.  Sau hai năm tiền xài hết thì đi kiếm công việc trở lại. 

Nếu bạn hỏi tìm công việc làm không dễ, đến lúc đó có thể tìm được 

hay không?  Nhất định sẽ tìm được.  Tại sao vậy?  Chư Phật, Bồ Tát 

gia trì cho bạn, bạn nên tin tưởng chư Phật, Bồ Tát.  Ở thế gian này 

nhờ vả người ta không  được, nhờ vả  Phật, Bồ Tát nhất  định có thể 

được.  Nhưng bạn phải có lòng tin tuyệt đối với chư Phật, Bồ Tát, tu 

học đúng như lý và làm đúng như lời dạy, làm sao không thành tựu 

được cơ chứ!  Ðây cũng là một phương pháp bảo trì tâm thanh tịnh. 

Nói tóm lại nguyên tắc quan trọng nhất để giữ tâm thanh tịnh là:   

Thứ nhất phải có lòng tin vững chắc muốn rời khỏi Sa Bà, cầu sanh 

Tịnh Ðộ, đây là chân tâm. 

Thứ  nhì  tuyệt  đối  đừng  bị  thế  gian  cám  dỗ,  có  thể  buông  xuống, 

buông xả hết thảy pháp thế gian và xuất thế gian.  Trong tất cả pháp 

thế gian và xuất thế gian chỉ lựa chọn một pháp mà mình cần, tuyệt 

đối không chọn quá nhiều, có câu rằng ‘biết đủ thì thường vui’.  Tâm 

của  bạn  sẽ  định,  sẽ  thanh  tịnh;  mới  có  thể  bảo  trì  tâm  thanh  tịnh 

trong  thời  gian  dài  mà  không  mất.   Ðiểm  này  vô  cùng  quan  trọng. 

Những người tu hành thời xưa có thành tựu đều là nhờ yếu tố này. 

Có  thể  khắc  phục  dục  vọng  của  mình,  khắc  phục  vọng  tưởng  của 

mình, thiệt có thể làm đến mức nói trong kinh Kim Cang: ‘Không chấp 

vào  tướng,  như  như  chẳng  động’  (Bất  thủ  ư  tướng,  như  như  bất 

động).   Trong  đời  sống  chỉ  lấy  những  gì  mình  cần  dùng  là  đủ,  như 

vậy mới không bị cám dỗ, mới giữ được tâm thanh tịnh. 

---o0o--- 

19.Khống chế và chiếm lấy   (Buổi sáng 30-12-98) 

a. Ðạo dưỡng sanh 

Người  xưa  dạy  chúng  ta: ‘Buổi  sáng  phải  ăn  cho  tốt,  buổi  trưa  phải 

ăn cho no, buổi tối phải ăn ít’.  Ðây là đạo dưỡng sinh và cũng là một 

nguyên tắc của sự hấp thụ dinh dưỡng.  Chân chánh biết đạo dưỡng 

sinh nói theo nhà Phật thì phải biết ‘dưỡng tâm’, vì tâm có thể sanh 

ra rất nhiều pháp, tâm là pháp năng sanh (pháp có thể sanh), thân là 

pháp sở sanh (pháp được sanh), cho nên tâm thanh tịnh thì thân sẽ 

thanh tịnh; thân tâm thanh tịnh thì hoàn cảnh bên ngoài sẽ thanh tịnh, 

đây là một đạo lý  nhất định.  Nhưng rất  ít người trong  thế gian hiểu 

được đạo lý này, vẫn ráng sức tìm cầu để bù đắp dinh dưỡng từ bên 

ngoài. 

Người  tu  hành  chân  chánh  đối  với  dinh  dưỡng  cho  thân  thể  không 

tìm cầu ở bên ngoài mà hoàn toàn hướng về bên trong.  Trong kinh 

nói  người  trên  cõi  Sắc  giới  trở  lên  dùng  ‘thiền  duyệt’  làm  thức  ăn, 

thiền  duyệt  là  từ  tự  tánh  lưu  xuất,  không  phải  cầu  được  từ  bên 

ngoài.  Cho nên đức Phật nói năm thứ ‘tiền tài, sắc đẹp, danh tiếng, 

ăn  uống,  ngủ  nghỉ’  đều  có  thể  bỏ  được.   Năm  thứ  này  được  gọi  là 

‘ngũ cái’ (năm thứ che đậy), nó che phủ tâm tánh, trí huệ, đức năng 

của chúng ta, làm cho trí huệ, đức năng của chúng ta không thể hiện 

tiền.  Năm thứ này là dục vọng, nếu sanh tâm tham đắm năm thứ này 

thì  phiền  não  chỉ  gia  tăng  mà  không  giảm  bớt,  làm  sao  đoạn  dứt 

phiền não được? 

Ðức  Phật  dạy  đệ  tử  nhất  định  đừng  phân  biệt,  chấp  trước  đối  với 

thức  ăn.   Ngày  xưa  lúc  đức  Phật  còn  tại  thế  đi  khất  thực,  người  ta 

cho gì ăn nấy, vả lại chỉ cho phép đi khất thực bảy nhà, nếu bảy nhà 

này  cho  không  đủ hay  không  cho thì  phải  đi  về  tu  thiền  định.  Cách 

làm này là để giúp chúng ta khắc phục dục vọng, tâm tham, và phiền 

não; chúng ta phải hiểu đạo lý này. 

Vì  chúng  ta  có  thân  thể  cho  nên  phải  [ăn  uống  để]  hấp  thụ  dinh 

dưỡng,  không  thể  không  duy  trì  sự  khỏe  mạnh  của  thân  thể.   Nếu 

thân  thể  không  khỏe  mạnh,  phải  nhờ  người  khác  săn  sóc,  cư  ngụ 

trong  đạo  tràng  cũng  phải  làm  nhọc  [chúng]  thường  trụ,  như  vậy 

không tốt.  Nhưng phải hiểu đạo lý khỏe mạnh nằm trong tâm thanh 

tịnh.  Ðối với mình tuyệt đối phải giữ tâm cho được thanh tịnh, thanh 

tịnh vô vi; đối với người, với sự, với vật cần phải có tâm đại từ đại bi, 

vô sở bất vi (không từ khước làm bất cứ thứ gì), được vậy chúng ta 

mới  có  thể  dùng  hành  động  để  phục  vụ  đại  chúng,  giúp  đỡ  đại 

chúng.  Ðây  đều là lời thánh nhân thế gian và  xuất thế gian chỉ dạy 

cho chúng ta. 

---o0o--- 

b. Khống chế và chiếm lấy 

Nhưng  ái tâm (tâm thương mến) là nghĩa vụ, nhất định không được 

chiếm lấy.  Cho dù rất thương mến con cái và người thân của mình, 

tâm  này  của  phàm  phu  cũng  không  thể  gọi  là  từ  bi,  vì  nó  có  chứa 

đựng tâm niệm khống chế, chiếm lấy ở trong.  Mỗi [khi khởi lên một] 

tâm  niệm  [gì]  đều  muốn  điều  khiển,  khống  chế,  chiếm  lấy  tất  cả 

người, sự, và vật, như vậy là sai lầm.  Sai ở chỗ nào?  Ðức Phật dạy 

chúng  ta:  ‘năng sở  giai  không,  liễu  bất  khả đắc’  (năng và  sở  đều  là 

không,  trọn  chẳng  thể  lấy  được,  có  được).   Trong  sáu  trăm  quyển 

kinh Bát Nhã, ba chữ ‘bất khả đắc’ (không thể lấy được, có được) đã 

lập đi lập lại trên ngàn lần, đó là muốn cho chúng ta ghi nhớ kỹ ‘bất 

khả đắc’ là chân tướng sự thật, nếu cứ tưởng tất cả có năng đắc, có 

sở đắc (có cái năng được, có cái để  mình lấy được), đó đều là ngu 

si, vô minh. 

Nếu  hiểu  thấu tất cả  pháp đều không  thể  có  được,  năng  và  sở  đều 

không thể đạt được thì bạn sẽ giải thoát.  Dùng danh từ hiện nay để 

nói thì ‘giải thoát’ tức là tâm lý không có ràng buộc, lo lắng, bận bịu, 

tâm  của  bạn  được  tự  tại,  buông  xuống  hết  thảy  vọng  tưởng,  phân 

biệt,  chấp  trước.   Lý  do  mọi  việc  gì  chúng  ta  cũng  buông  xuống 

không  được  chính  là  vì  ngu  si  chưa  bị  phá  trừ,  vẫn  còn  cho  là  ‘có 

năng đắc, có sở đắc’, trong tâm còn bị ràng buộc, còn lo âu cho nên 

sinh sống rất khổ sở, công phu tu học cũng không đắc lực. 

Chư  Phật  Như  lai  ứng  hóa  trong  thế  gian,  tất  cả  những  việc  làm, 

hành  động  đều  là  ‘Phật  sự  trong  mộng,  đạo  tràng  như  bóng  trăng 

dưới  nước’.   Ðạo  tràng  được  xây  dựng  càng  lớn,  càng  huy  hoàng, 

người  giác  ngộ  đều  xem  là  hoa  trong  gương,  ánh  trăng  dưới  nước, 

không có chút gì chấp trước, keo tham, như vậy mới được đại tự tại, 

đó  mới  là  sự  hưởng  thọ  cao  độ.   Trong  sanh  hoạt  đối  với  tất  cả 

người và vật nếu có những sự thọ dụng, tuyệt đối không được khống 

chế,  đừng  có  tâm  niệm  chiếm  lấy,  như  vậy  mới  sống  một  đời  sống 

của  Phật,  Bồ  Tát;  sự  khác  biệt  của  phàm  phu  và  Phật,  Bồ  Tát  là  ở 

chỗ  này.   Phàm  phu  thì  mỗi  tâm  niệm  đều  muốn  khống  chế,  điều 

khiển người khác, mỗi tâm niệm đều muốn chiếm lấy tất cả, cho nên 

trong  tâm  cứ  lo  được,  lo  mất,  âu  lo  phiền  não  vĩnh  viễn  không  dứt, 

sống trong những ngày tháng như vậy rất khổ sở. 

Còn  chư  Phật,  Bồ  Tát  đại  từ  đại  bi  nhất  định  viên  mãn  hàm  nhiếp 

‘chân  thành,  thanh  tịnh,  bình  đẳng,  chánh  giác’.   Bất  cứ  một  điều 

trong năm chữ này đều chứa đựng bốn điều kia, như vậy mới là ‘một 

là tất cả, tất cả là một’.  Nếu tâm từ bi không thanh tịnh, không bình 

đẳng  thì  đây  là  một  trong  bốn  loại  ‘ái  duyên  từ  bi’  nói  trong  Phật 

pháp.   Ðây  là  từ  bi  của  phàm  phu,  vẫn  còn  khống  chế,  chiếm  lấy, 

không có bỏ hết tất cả yêu cầu, đòi hỏi, đây không phải là đại từ đại 

bi.  ‘Ái duyên từ bi’ hướng lên trên là ‘chúng sanh duyên từ bi’, ‘pháp 

duyên từ bi’, lên nữa là ‘vô duyên từ bi’, đại từ đại bi tức là ‘vô duyên 

từ  bi’.   Vô  duyên  tức  là  không  điều  kiện,  không  yêu  cầu  đòi  hỏi, 

không có chiếm lấy, không có khống chế, đó là đại từ đại bi của chư 

Phật  và  Pháp  Thân  Ðại  Sĩ.   ‘Vô  duyên  từ  bi’  có  đầy  đủ chân  thành, 

thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác.  Nếu chúng ta dùng tâm này để xử 

sự, đối đãi với người, tiếp xúc với sự vật, thế thì trong lúc xử sự, đối 

người,  tiếp  vật  đã  chứng  quả  rồi.   Giống  như  ‘nhập  đại  giải  thoát 

môn’  (vào  cửa  giải  thoát  to  lớn)  nói  trong  kinh  Hoa  Nghiêm,  thế  thì 

thành  Phật  rồi.   Chữ  đại  ở  đây  cũng  có  nghĩa  là  Ðại  thừa,  cửa  giải 

thoát nhỏ là A La Hán, bậc thánh của Tiểu Thừa. 

---o0o--- 

c. Ðọc kinh nghe pháp quan trọng 

Chúng  ta  là  phàm  phu,  nghiệp  chướng,  tập  khí,  phiền  não  vô  cùng 

sâu nặng, rất khó đoạn dứt, chỉ có dùng phương pháp giác ngộ mới 

có thể đoạn dứt.  Vì vậy cho nên đọc kinh, nghe pháp vô cùng quan 

trọng, một ngày cũng không thể gián đoạn.  Chúng ta không phải là 

người có thượng căn, lợi trí (đầu óc lanh lợi bén nhạy), không thể chỉ 

lắng  nghe,  học  tập  trong  một  thời  gian  ngắn  mà  có  thể  khai  ngộ. 

Người trung và hạ căn muốn đạt được ích lợi ngay trong một đời, chỉ 

có phương pháp duy nhất là đọc kinh, nghe pháp, huân tu trong thời 

gian  dài  mới  có  thể  khế  nhập  vào  cảnh  giới  ‘nhập  Phật  pháp’  nói 

trong kinh Hoa Nghiêm.  Nhập Phật pháp tức là giác ngộ, đây là đạt 

được lợi ích chân thật. 

---o0o--- 

d. Quản sự bận tâm 

Tôi là một người phàm, là người căn tánh trung hạ, hôm nay có được 

chút đỉnh thành tựu này, có được chút đỉnh trí huệ này đều là do đọc 

kinh, giảng  kinh  hằng  ngày  trong  suốt  bốn  mươi  mấy  năm  qua.  Có 

một  số  đại  đức  cũng  giảng  kinh  nhưng  ngoài  việc  giảng  kinh  ra  họ 

còn phải quản sự (quản lý sự việc); quản sự phải lo lắng, bận tâm, ít 

nhiều cũng gây ra chướng ngại cho mình.  Duyên phần của tôi trong 

đời này rất thù thắng, cả đời ‘không quản lý người, không quản lý sự 

việc, không quản lý tiền bạc’, cho nên sự việc trong thế tục đối với tôi 

không  gây  chướng  ngại, mới  có  được chút  đỉnh thành  tựu này,  đây 

cũng là việc tôi hiện thân thuyết pháp làm gương cho mọi người. 

Người như thế nào có thể quản lý sự việc?  Phải có tâm thanh tịnh. 

Cho nên ngày xưa những vị quản sự trong chùa chiền, tòng lâm đều 

là chư Phật, Bồ Tát ứng hóa tái lai.  Chúng ta không phải thánh nhân 

ứng  hóa, chúng ta  đích thực là phàm  phu [chánh cống].   Nếu phàm 

phu  chánh  cống  đi  làm  việc  tức  là  xả  kỷ  vị  nhân  (hy  sinh  mình  để 

phục  vụ  cho  người  khác)  thế thì  cũng  đáng  được  ngưỡng  mộ,  kính 

phục.  Tuy hy sinh định huệ của mình  để phục vụ đại chúng, nhưng 

nhất định phải giữ giới cho được thanh tịnh, đây mới là tu phước báo 

chân  chánh.   [Giữ]  giới  thanh  tịnh  tức  là  chăm  sóc  phục  vụ  cho  đại 

chúng đúng như lý, như pháp, không có tâm riêng tư, dùng tâm chân 

thành,  lo  lắng,  chăm  sóc,  giúp  đỡ  hết  thảy  đại  chúng  tu  học  đàng 

hoàng. 

Hàn Quán Trưởng là hạng người này, bà không phải là Phật, Bồ Tát 

hóa  thân  đến,  bà  sáng  lập  xây  dựng  đạo  tràng,  thành  tựu  cho  đại 

chúng, có ân đức rất lớn đối với chúng ta.  Chúng ta báo đáp cho bà 

được  thể  hiện  [một  cách  trọn  vẹn]  lúc  bà  lâm  chung,  chúng  ta  tiễn 

đưa bà vãng sanh, đây là báo ân một cách trọn vẹn, lớn lao.  Nhưng 

duyên  như  vầy  rất  khó được,  không  phải  người  nào  cũng  có  duyên 

phần tốt như vậy, cơ hội tốt như vậy.  Nếu bà không vãng sanh được 

thì  đời  sau  sẽ  hưởng  phước  báo  to  lớn,  làm  quốc  vương  đại  thần, 

trưởng giả cự phú.  Nhưng phước báo ở thế gian cho dù làm đến Ðại 

Phạm Thiên Vương, Ma Hê Thủ La Thiên Vương thì vẫn còn ở trong 

vòng lục đạo luân hồi, thoát không khỏi tam giới, cho nên phước báo 

như  vậy  chẳng  rốt  ráo  viên  mãn.   Ngày  nay  chúng  ta  hiểu  rõ  ràng 

minh bạch thì chỉ có vãng sanh bất thoái thành Phật mới là chân thực 

[rốt ráo, viên mãn]. 

---o0o--- 

d. Học sống qua ngày 

Tu  học tức  là  học làm  thế  nào  sống  qua ngày,  biết  làm  thế  nào  đối 

với mình, đối với người.  Ðối với mình tuyệt đối phải thanh tịnh, từ bi, 

chuyên  tu  chuyên  hoằng;  đối  với  người  nhất  định  phải  chân  thành, 

thanh tịnh, từ bi, phải làm được vô duyên [từ bi], không có điều kiện. 

Nhất định đừng có tâm niệm khống chế [bắt buộc người ta luôn luôn 

phải làm theo ý của mình], đừng giữ tâm niệm chiếm lấy, đối với tất 

cả mọi người, mọi sự, mọi vật, phải buông bỏ hết tất cả yêu cầu, đòi 

hỏi,  đây  là  trí  huệ,  đây  là  công  đức,  sánh  với  phước  đức  còn  thù 

thắng  hơn  nhiều.   Hy  vọng  mọi  người  đều  khích  lệ  khuyến  tấn  lẫn 

nhau, y giáo phụng hành. 

---o0o--- 

B. Luận sự tử sanh trọng đại  

1.Tử sanh đại sự   (Buổi sáng 20-12-98) 

Lần  trước  chúng  ta  thăm  viếng  giáo  hội  đạo  Islam  (Hồi  Giáo)  có 

được  tiếng  vang  rất  tốt.   Từ  đó  có  thể  thấy  xã  hội  đại  chúng  chẳng 

phân chủng tộc, biên giới quốc gia, chẳng phân tôn giáo tín ngưỡng, 

mọi người đều hy vọng xã hội an định phồn vinh, thế giới hòa bình. 

Việc  này  ấn  chứng  cho  sự  suy  nghĩ  và  cách  làm  của  chúng  ta  là 

chính  xác.   Cho  nên  phải  nỗ lực  tinh  tấn thêm,  làm  cho  văn  hóa  đa 

nguyên kính trọng lẫn nhau, kính ái lẫn nhau, giúp đỡ hợp tác, nỗ lực 

đẩy mạnh sự nghiệp cùng tồn cùng vinh này. 

Chuyện này là Phật sự, Phật  sự là sự nghiệp giác ngộ chúng sanh, 

giúp đỡ chúng sanh phá mê khai ngộ, lìa khổ được vui.  Việc chúng 

ta  làm  chính  là  giúp  đỡ  chúng  sanh  mở  rộng  tâm  lượng,  thương 

mình  thì  càng  thương  người;  thương  gia  đình  mình  thì  càng  yêu 

thương xã hội, tiêu trừ hết thảy những sự hiểu lầm, mâu thuẫn, xung 

đột  để  đạt  đến  mục  tiêu  hòa  bình  cùng  nhau.   Chúng  ta  đẩy  mạnh 

chuyện  này  nhất  định  phải  dựa  căn  bản  trên  ‘tâm  chân  thành,  tâm 

thanh  tịnh,  tâm  bình  đẳng,  tâm  chánh  giác,  tâm  từ  bi’,  đây  mới  là 

Phật sự, mới là sự nghiệp của Bồ Tát. 

Ðối  với  bản  thân  của  chúng  ta  nhất  định  phải  có  sự  cảnh  giác  cao 

độ.  Hàn Quán Trưởng từ lúc sanh  bịnh đến lúc vãng sanh đều tỉnh 

táo,  việc  này  rất  khó  được.   Bà  hiện  thân  thuyết  pháp  và  nói  cho 

chúng ta biết một người lúc lâm chung ngay cả trở mình [nằm lật qua 

tư  thế  khác]  cũng  chẳng  làm  nổi,  cũng  cần  phải  có  người  giúp  đỡ. 

Chuyện này làm tôi nghĩ đến [cho dù] người trong thế gian có phước 

báo lớn hơn, quyền lực lớn hơn thì lúc lâm chung vẫn phải chịu sự 

sắp đặt của người khác, chẳng có cách nào lìa khỏi hoàn cảnh nguy 

hiểm này.  Phật dạy chúng ta lúc bấy giờ là thời khắc quan trọng nhất 

của một đời người, quan hệ đến đời sau sẽ sanh đến chốn nào. 

Duyên của Hàn Quán Trưởng thù thắng, được ba mươi mấy vị xuất 

gia dùng tâm chân thành,  thanh tịnh niệm Phật  giúp cho  bà,  bảo vệ 

bà,  cho  nên  từ  lúc  bà  sanh  bịnh  đến  lúc  vãng  sanh  chúng  tôi  nhìn 

thấy  được  rất  nhiều  tướng  lành.   Thứ  nhất,  kinh  Ðịa  Tạng  nói  lúc 

người  ta  lâm  chung  sẽ  nhìn  thấy  những  thân  bằng  quyến  thuộc  đã 

qua  đời,  những  người  này  chẳng  phải  là  bà  con  thiệt  mà  là  những 

oan gia chủ nợ của mình biến ra quyến thuộc để dụ dỗ, trả thù mình. 

Chuyện  này  xảy  ra  rất  nhiều.   Từ  lúc  Hàn  Quán  Trưởng  sanh  bịnh 

đến vãng sanh chẳng có hiện tượng này, đây là nhờ chúng tôi bảo vệ 

được hiệu quả.  Thứ hai, bà nhìn thấy đức Phật A Di Ðà hai lần, nhìn 

thấy  Liên Trì  hải  hội  một  lần  nên  bà  khẳng  định  đã  vãng  sanh  Tịnh 

Ðộ.  Sự thị hiện của bà cảnh giác chúng ta, bà có phước báo nên lúc 

lâm chung được nhiều người có niềm tin chân chánh, chăm sóc đúng 

lý  đúng  pháp,  đây  là  quả  báo  bà  có  được  sau  ba  mươi  năm  hộ  trì 

chánh pháp.  Sau này mỗi lần giảng kinh tôi đều hồi hướng cho bà, 

tôi  luôn  luôn  ghi  nhớ  chẳng  quên  sự  giúp  đỡ  của  bà  lúc  trước,  ân 

đức của bà giúp cho tôi thành tựu. 

Chúng ta quay lại thử nghĩ về mình, ngày này chắc chắn sẽ đến, lúc 

đó nếu mình không có phước báo, duyên  phận như  bà thì phải làm 

sao đây?  Ðây là việc quan trọng nhất trong đời của mình, chẳng thể 

không chuẩn bị trước.  Từ xưa đến nay có không ít người niệm Phật 

thị hiện cho chúng ta, thị hiện lúc lâm  chung chẳng có bịnh khổ cho 

chúng  ta  xem,  chẳng  cần  phải  nhờ  người  khác  chăm  sóc,  dự  biết 

thời giờ ra đi, tự tại vãng sanh.  Chúng ta nhất định phải đi theo con 

đường này thì mới đáng tin cậy, mới chắc ăn. 

Cuốn  ‘Ảnh  Trần  Hồi  Ký  Lục’  ghi  pháp  sư  Ðế  Nhàn  có  người  đệ  tử 

niệm  Phật  vãng  sanh,  vị  này  trước  khi  xuất  gia  làm  thợ  vá  nồi. 

Người  này  cả  đời  sinh  sống  vô  cùng  khốn  khổ,  trung  niên  xuất  gia, 

chẳng  biết  chữ,  và  cũng  chưa  được  nghe  giảng  kinh,  việc  gì  cũng 

chẳng  biết.   Pháp sư  Ðế  Nhàn chỉ  dạy  cho  ông  niệm  một  câu  ‘Nam 

Mô  A  Di  Ðà  Phật’  và  nói  với  ông:  ‘Ông  cứ  niệm  riết  câu  này,  niệm 

mệt thì nghỉ, hết mệt thì niệm tiếp tục, tương lai chắc chắn sẽ có lợi 

ích ’.  Ông này  là người nhà quê thật  thà  chất phác, chẳng có vọng 

tưởng tạp niệm, chịu nghe lời dạy và niệm tới cùng.  Ông niệm được 

ba bốn năm thì thành công.  Chẳng có bịnh khổ, dự biết trước giờ ra 

đi, sau khi vãng sanh còn đứng ba ngày chờ pháp sư Ðế Nhàn đến 

để lo hậu sự cho ông.  Cụ Ðế khen ông và nói: ‘Kể ra thì ông chẳng 

uổng  phí  đã  một  phen  xuất  gia,  ông  làm  được  như  vậy  ngay  cả 

những đại hòa thượng, phương trượng trụ trì, đại pháp sư giảng kinh 

thuyết pháp đều chẳng sánh bằng ông’, đây là sự thật. 

Tại  Ðài  Bắc  Liên Hữu  Niệm  Phật  Ðoàn,  Ðài  Loan,  cư  sĩ  Lý  Tế  Hoa 

vãng  sanh  cũng  là  tấm  gương  tốt  cho  chúng  ta.   Lý  cư  sĩ  dự  biết 

trước giờ vãng sanh, trước lúc vãng sanh  đã khẩn thiết khai thị cho 

mọi  người  trong  pháp  hội,  nói  xong  thì  chào  biệt  mọi  người  và  nói: 

‘Tôi sẽ về nhà’.  Thính chúng cứ tưởng là  ông mệt rồi nên muốn về 

nhà nghỉ ngơi, đâu ngờ ông ngồi trên ghế dài trong phòng khách Liên 

Hữu Niệm Phật Ðoàn, ngồi được một chút thì vãng sanh. 

Ðây  là  hai  chuyện  thật,  một  vị  là  người  xuất  gia,  vị  kia  là  người  tại 

gia,  họ  đã  làm  được  thì  chúng  ta  cũng  có  thể  làm  được,  chúng  ta 

phải  học  theo.   Chỉ  có  dùng  phương  thức  này  mới  thiệt  là  an  toàn, 

chẳng phải nhờ người khác sắp đặt, lúc người ta sắp đặt nếu duyên 

chẳng tốt đẹp thì nhất định sẽ bị nạn. 

Sau khi hiểu rõ chân tướng sự thật  thì phải  nghĩ  xem những gì gây 

chướng  ngại  cho  chúng  ta,  san  bằng  những  chướng  ngại  này  thì 

chúng ta cũng có thể sanh tử tự tại.  Có thể làm được việc này tức là 

việc mà trong Phật pháp gọi là: ‘chuyện cần làm đã làm xong’ (sở tác 

dĩ  biện),  những  chuyện  gì  mình  cần làm  đều  đã làm  xong  xuôi,  sau 

đó mới  yên  tâm  đi  làm  những  chuyện  lợi  ích  cho chúng sanh.  Nếu 

chuyện của mình làm chưa xong, có thể hy sinh mình giúp cho người 

thì cũng là một chuyện tốt, nhưng những gì mình làm lúc bấy giờ đều 

là phước báo, vẫn chẳng thể thoát ra khỏi lục đạo.  Nếu ‘chuyện cần 

làm  đã  làm  xong’  tức  là  nhất  định  đã  nắm  chắc  việc  vãng  sanh,  thì 

làm các sự việc giúp đỡ hết thảy chúng sanh mới là công đức chân 

thật, chẳng phải thọ báo trong tam giới.  Cho nên nhất định phải nhắc 

nhở  chính  mình,  bất  luận  là  giờ  nào  chốn  nào,  trong  bất  cứ  trạng 

huống nào tự mình phải nắm chắc vãng sanh được, tránh hết tất cả 

đau  khổ,  tất  cả  những  dày  vò  do  người  tạo  nên.   Nếu  muốn  làm 

được điểm này thì nhất định phải ‘nhìn thấu, buông xuống’. 

Ðịa Tạng Kinh Khoa Chú Luận Quán nói: ‘Một niệm tự tánh, thể vốn 

trạm  tịch’  (Nhất  niệm  tự  tánh,  thể  nguyên  trạm  tịch).   Nếu  thật  sự 

niệm niệm đều tương ứng với tánh thể trạm tịch, hết thảy tác dụng có 

thể tương ứng với tâm tánh, thì mới nắm chắc việc vãng sanh.  Lục 

Tổ Huệ Năng  đại sư nói còn rõ hơn  nữa: ‘Vốn là  chẳng có một vật, 

chỗ nào nhuốm bụi trần’ (Bổn lai vô nhất vật, hà xứ nhạ trần ai), hai 

câu  này  nói  về  tâm  thanh  tịnh  và  tâm  bình  đẳng.   Tâm  thanh  tịnh 

chẳng  nhiễm,  tâm  địa  thanh  tịnh  chẳng  vướng  bận,  trong  tâm  ‘vốn 

chẳng có một vật’.  Dùng tâm thanh tịnh nhất tâm niệm Phật thì việc 

này có thể làm được. 

Nhất định phải hiểu rõ hết thảy pháp thế gian và xuất thế gian đều là 

giả hết, thân thể của chúng ta cũng giả.  ‘Mượn giả để tu chân’, vãng 

sanh  Tây  phương  Cực  Lạc  thế  giới  là  chân,  trừ  việc  này  ra  thì  hết 

thảy đều là giả, chúng ta phải nhận thức rõ ràng. 

Hiện nay tai nạn dồn dập, chúng ta phải tu nhanh lên, đoạn hết thảy 

ác,  tu  hết  thảy  thiện,  dùng tâm  thanh  tịnh  niệm  Phật.   Buông  xuống 

vạn duyên là đoạn hết thảy ác, dùng tâm thanh tịnh để niệm Phật là 

tu  hết  thảy  thiện.  Tự  mình  nắm  chắc  có  thể  vãng  sanh rồi  mới  dốc 

toàn  tâm  toàn  lực  khuyên  người  khác,  thị  hiện  cho  người  khác  làm 

tấm gương tốt, đó là việc thiện nhất trong những việc thiện, chẳng có 

việc thiện nào lớn hơn việc này.  Không chỉ có người học Phật nhìn 

thấy  làm  cho  họ  phát  tâm  muốn  xuất  ly;  trong  văn  hóa  đa  nguyên 

những  người  chưa có dịp tiếp  xúc với Phật pháp nhìn  thấy cũng sẽ 

động tâm, cũng sẽ quay lại hết lòng học tập, đây là chuyện nhà Phật 

thường gọi là ‘phổ độ chúng sanh’.  Hy vọng chúng ta khuyến khích 

lẫn nhau, hết lòng nỗ lực làm cho bằng được. 



---o0o--- 

2.Kể chuyện vãng sanh   (Buổi sáng 22-12-98) 

Mọi người ở đây kết thất niệm Phật cần phải hiểu rõ ý nghĩa của việc 

kết thất niệm Phật.  Trong bảy ngày này chúng ta hy vọng đạt được 

kết quả gì thì bảy ngày này mới chẳng luống uổng. 

Chúng ta sinh sống trong thời đại hiện nay, nếu có trí huệ thì nhất 

định sẽ có cảnh giác cao độ.  Con người sống trong thế gian bất quá 

chỉ được mấy chục năm ngắn ngủi, búng ngón tay thì đã trôi qua mất 

rồi, bình tỉnh quan sát mới biết đó chỉ là một con số không [to tướng], 

đây là sự thật.  Sự hạnh phúc quý báu nhất của người ta trong đời là 

không tạo ác nghiệp.  Nếu có thể không tạo ác nghiệp, tương lai nhất 

định sẽ sanh vào cõi lành, cõi tốt đẹp. 

Người  xưa  nhắc  nhở  người  tu  hành  như  chúng  ta  cần  phải  có 

‘tiền  hậu  nhãn’.   Tiền  hậu  nhãn  nghĩa  là  biết  quá  khứ,  nhìn  thấy 

tương  lai,  không  chỉ  tập  trung  ở  hiện  tại.   Ðiểm  này  vô  cùng  quan 

trọng. 

Lúc  Hàn  Quán  trưởng  vãng  sanh  đã  cho  chúng  ta  rất  nhiều  bài 

học, nhắc nhở chúng ta ‘tử sanh sự đại’ (việc sanh tử vô cùng quan 

trọng).  Chúng ta cần phải có cảnh giác cao độ, đến lúc lâm chung tự 

mình  phải  làm  chủ  được  mình,  được  như  vậy  thì  tiền  đồ  mới  xán 

lạn.   Nếu lúc  lâm  chung  tự  mình  không  làm  chủ được,  phải  chịu  sự 

sắp xếp của người khác, cho dù có rất nhiều người lo lắng chăm sóc, 

nhưng những gì mình cảm xúc chưa chắc sẽ được toại ý.  Ðời sau đi 

về đâu đều quyết định ở một niệm cuối cùng.  Một niệm cuối cùng là 

tham, sân, si thì sẽ đi vào ác đạo.  Chuyện này dễ sợ vô cùng! 

Hàn  Quán  trưởng  có  phước  báo,  từ  lúc  sanh  bịnh  đến  lúc  vãng 

sanh được ba mươi mấy vị xuất gia có tâm địa thanh tịnh, suốt ngày 

đêm ở bên giường bịnh niệm Phật và  chăm sóc; sau khi vãng sanh 

[họ  trợ]  niệm  suốt  bốn  mươi  chín  ngày  đêm  không  ngừng,  ngay  cả 

những vị xuất gia, đại pháp sư cũng không làm được việc này.  Ngay 

cả  lão  cư  sĩ  Lý  Bỉnh  Nam  ở  Ðài  Trung  cũng  sánh  không  bằng,  lúc 

thầy  Lý  sanh  bịnh  chỉ  là  do  vài  người  học  trò  chăm  sóc,  không  có 

nhiều người xuất gia đắp y đầy đủ oai nghi giúp đỡ.  Phước báo này 

là một nhân duyên hiếm hoi!  Ðây là quả báo của bà đã hộ trì chánh 

pháp suốt ba mươi năm, cho nên bà có thể vãng sanh Tịnh Ðộ một 

cách vô cùng thuận lợi -- trợ duyên quá thù thắng, tốt đẹp! 

Suy nghĩ trở lại, tương lai lúc chúng ta vãng sanh có được duyên 

phận  thù  thắng  như  vậy  hay  không?   Ðiều  này  chúng  ta  cần  phải 

cảnh giác đến, đây thiệt là một việc lớn lao nhất trong đời này.  Trong 

trường hợp và hoàn cảnh hiện tại, phương pháp [an toàn nhất] là tự 

mình  phải  nhất  quyết  tu  học  cho  được  thành  tựu,  không  cần  nhờ 

người khác, lúc vãng sanh không bị bịnh khổ, dự biết trước thời giờ 

ra đi, đứng vãng sanh, ngồi vãng sanh, nằm vãng sanh, tùy ý muốn 

của  mình,  đây  là  sanh  tử  tự  tại,  được  vậy  chúng  ta  mới  không  bỏ 

uổng đời này.  Mọi người tham dự Phật thất niệm Phật phải hiểu rõ, 

nắm chắc tông chỉ này, chúng ta đến đây là để huấn luyện thêm, học 

tập để tương lai tự tại vãng sanh. 

Trong  quyển  Tịnh  Ðộ  Thánh  Hiền  Lục  và  Vãng Sanh  Truyện  có  ghi 

rất nhiều người tự tại vãng sanh, số người không  được ghi chép lại 

còn nhiều hơn.  Gần đây trong quyển Niệm Phật Luận của lão pháp 

sư  Ðàm  Hư,  Ngài  nói  đã  chứng  kiến  tận  mắt  hơn  hai  mươi  mấy 

người vãng sanh, [số người vãng sanh] nghe nói đến còn nhiều hơn. 

Trong quyển Niệm Phật Luận, Ngài thuật lại bốn chuyện vãng sanh, 

trong  đó người  xuất  gia  có  pháp sư  Tu  Vô  ở  chùa  Cực  Lạc,  Harbin 

(miền Ðông Bắc Trung  Quốc), người tại gia có cư sĩ Trịnh Tích Tân 

và người em của ông, người thứ tư là cư sĩ họ Trương ở chùa Trạm 

Sơn. 

Pháp sư Tu Vô là một người cực khổ cả đời và mù chữ; trong pháp 

hội  truyền  giới  ở  chùa  Cực  Lạc  thầy  phát  tâm  giúp  đỡ  săn  sóc  cho 

người  bịnh.  Pháp hội truyền  giới còn  chưa kết  thúc, thầy Tu Vô dự 

biết  trước  thời  giờ  đã  đến,  niệm  Phật  vãng  sanh.   Trước  lúc  vãng 

sanh  ngài  nhắc  nhở  đại  chúng  ‘có  thể  nói  mà  không  thể  làm  thì 

chẳng phải trí huệ chơn thật’. 

Cư sĩ Trịnh Tích Tân là một người làm ăn buôn bán, được dịp nghe 

lão pháp sư Ðàm Hư thuyết pháp nên rất vui vẻ, tán thán.  Sau này 

nghỉ buôn bán, học giảng kinh Di Ðà, ông đi đến nhiều nơi giảng kinh 

và  khuyên  người  niệm  Phật.   Ông  không  sanh  bịnh,  ngồi  mà  vãng 

sanh.   Một  hôm  sau khi  giảng  kinh  xong ông nói  với  đại  chúng:  ‘Tôi 

phải đi đây’, thật là siêu thoát!  Thật là tự tại!  Người em của ông lúc 

trước cứ cho rằng ông học Phật quá mê lầm, sau khi nhìn thấy  ông 

tự  tại  vãng  sanh  nên  tỉnh  ngộ  và  cũng  siêng  năng,  thật  thà  niệm 

Phật.  Ba năm sau người em của ông cũng vãng sanh, lúc vãng sanh 

mang bịnh nhẹ. 

Gia đình cư sĩ Trương ở chùa Trạm sơn vô cùng nghèo túng, chồng 

bà làm nghề kéo xe chở khách.  Bà làm công quả trong những pháp 

hội niệm Phật ở chùa Trạm Sơn, cả  ngày từ sáng đến tối Phật hiệu 

không gián đoạn.  Bà dự biết trước ngày  giờ vãng sanh, hôm đó bà 

dặn  dò  chồng  phải  chăm  sóc  cho  con  xong  rồi  an  nhiên  ngồi  trên 

giường mà vãng sanh.  Ðây là tấm gương tốt cho những người học 

Phật chúng ta, không cần phải nhờ cậy người khác giúp đỡ, tự mình 

thiệt nắm chắc [có thể tự tại vãng sanh]. 

Ngoài ra cụ Ðàm [Hư] còn kể chuyện một học trò của lão pháp sư Ðế 

Nhàn,  ông  này  là  thợ  vá  nồi  và  không  biết  chữ.   [Người  này  là  bạn 

chơi thân với lão pháp sư lúc nhỏ,  đến  xin  xuất gia  vì đời sống quá 

cực khổ, muốn tìm lối thoát.  Sau khi cho ông xuất gia], cụ Ðế [Nhàn] 

dạy ông đến một ngôi miếu đổ nát ở miền quê gần Ôn Châu, tìm vài 

người  hộ pháp săn sóc  [việc ăn uống] cho ông.  Cụ Ðế chỉ dạy cho 

ông  niệm  một  câu  ‘A  Di  Ðà  Phật’,  dạy  ông  thật  thà  niệm  câu  Phật 

hiệu  này,  niệm  đến  mệt  thì  nghỉ,  nghỉ  ngơi  xong  thì  niệm  tiếp  tục. 

Ông niệm trong vòng ba đến bốn năm thì thành công; ông đứng mà 

vãng sanh, còn đứng ba ngày sau khi vãng sanh [để đợi lão pháp sư 

Ðế  Nhàn  đến  lo  hậu  sự].   Thật  là  vô  cùng  tự  tại!   Cụ  Ðế  khen  ông: 

‘So với những đại pháp sư giảng kinh thuyết pháp, những vị phương 

trượng trụ trì, [sự thành tựu của] ông vượt trỗi hơn họ quá nhiều, quá 

nhiều!’  

Phẩm vị vãng sanh của những người này không phải ở Trung phẩm, 

Hạ phẩm mà là ‘Thượng phẩm vãng sanh’  nói  trong kinh Vô  Lượng 

Thọ.  Họ có thể làm được là vì họ đã buông xả danh văn lợi dưỡng, 

ngũ  dục  lục  trần.   Ngày  nay  chúng  ta  làm  không  nổi  là  vì  buông  xả 

không nổi những sự quyến rũ, khó là khó ở chỗ này.  Nên biết danh 

văn lợi  dưỡng,  ngũ  dục  lục  trần  đều  là  giả  hết,  đã  hại  chúng ta  đời 

đời kiếp kiếp kẹt mãi trong lục đạo luân hồi, đọa lạc trong ác đạo chịu 

hết bao nhiêu khổ nạn. 

Cho nên mới nói người đời nay ‘ngu si’, không những không hiểu rõ 

chân  tướng của  vũ  trụ  nhân  sinh,  mà  còn không  có  khả  năng  phân 

biệt  những  thứ  tà  chánh,  thiện  ác,  lợi  hại.   Không  biết  tự  tư  tự  lợi, 

danh  văn lợi  dưỡng,  ngũ  dục  lục  trần  tai  hại  vô  cùng;  chỉ  có  buông 

xuống vạn duyên, nhất tâm niệm Phật là việc thiện lớn nhất.  Ðây là 

lời kinh dạy: ‘Ðoạn dứt tất cả điều ác, tu tất cả  điều  thiện’, chúng ta 

phải hiểu rõ ý nghĩa chân chánh của nó. 

Trong đời này mỗi vị đồng tu có thể đạt được sự thành tựu thù thắng 

nhất  hay  không?   Có  thể.   Thiện  Ðạo  đại  sư  nói:  ‘Chín  phẩm  vãng 

sanh đều là do gặp duyên chẳng đồng’.  Chúng ta đã gặp được nhân 

duyên  thù  thắng,  gặp  được  Phật  pháp  Ðại  thừa,  gặp  được  Tịnh 

Tông, gặp được bản hội tập của kinh Vô Lượng Thọ, gặp được đồng 

tham đạo hữu tốt, nếu trong đời này không thể thành tựu thì đó là vì 

tập  khí  phiền  não  của  mình  quá  nặng,  cứ  mỗi  ngày  tạo  nghiệp  như 

cũ. 

Khi  khởi  tâm  động  niệm  đều  vì  mình  là  tạo  nghiệp.   Ngôn  ngữ  gây 

tổn hại cho người khác, thị phi nhân ngã đều là khẩu nghiệp.  Trong 

kinh Vô Lượng Thọ nói đến tam nghiệp, đặt khẩu nghiệp ở hàng đầu: 

‘khéo giữ gìn khẩu nghiệp, đừng chê bai lỗi của người khác’ (thiện hộ 

khẩu nghiệp, bất cơ tha quá) tức là cảnh giác chúng ta khẩu nghiệp 

quan trọng nhất, dễ phạm nhất.  Nhìn thấy chúng sanh có lỗi lầm đều 

không thể nói đến; nếu [người ta] không có lỗi mà mình đặt chuyện, 

và còn hoài nghi người ta có lỗi thì tội nghiệp này còn nặng hơn. 

Người tu học còn chịu ảnh hưởng của phiền não tập khí [tích lũy] từ 

vô lượng kiếp đến nay nên thoái chuyển rất dễ dàng, tinh tấn rất khó 

khăn.   Thế  nên  những  vị  đại  đức,  tổ  sư  ngày  xưa  đề  xướng  tu  tập 

chung, kết Phật thất để cùng nhau niệm Phật, nương vào đại chúng 

để tu tập, đó là đạo lý của việc tu tập chung. 

Niệm Phật Ðường ở Tân Gia Ba càng ngày càng thù thắng, từ 

mồng một tháng Giêng đến 30 tháng Chạp (tháng 12), mỗi ngày niệm 

Phật  24  giờ  đồng  hồ  không  gián  đoạn,  đây  là  Phật  thất  [kéo  dài] 

quanh  năm.   Giảng  đường  mỗi  ngày  giảng  kinh  hai  giờ,  365  ngày 

trong năm không gián đoạn, thiệt đúng là giải và hành đều quan trọng 

như nhau, đều cùng nhau tu Ðịnh và Huệ.  Lão hòa thượng Tịch Ðộ 

ở Ngũ Ðài Sơn, lão hòa thượng Nhân Ðức ở Cửu Hoa Sơn, lão hòa 

thượng Mính Sơn ở chùa Ðịnh Huệ, Tiêu Sơn, Trung Quốc, đều tán 

thán đạo tràng này là ‘đạo tràng hạng nhất trên thế giới’. 

Mọi  người  ở Cư Sĩ Lâm từ trên xuống dưới  đều hòa thuận,  ai cũng 

thường  nở  nụ  cười  tươi,  chúng  ta  ở  đây  có  thể  nhìn  thấy  việc 

‘thường sanh tâm hoan hỷ’ nói trong kinh.  Hy vọng mọi người có cơ 

hội  đến Tân Gia Ba tham học,  đem  phương pháp tu  học ở  đây  phổ 

biến đến khắp nơi trên thế giới, để mọi nơi đều có thể xây dựng đạo 

tràng  như  vậy.   Chúng  ta  nỗ  lực  hết  lòng  tu  học,  không  những  tự 

mình trong  đời này  nhất  quyết vãng sanh, chúng ta còn có thể đem 

lại  sự  an  định  cho  xã  hội,  hòa  bình  cho  thế  giới,  đây  là  công  đức 

chân  thật,  tự  hành  hóa  tha  nói  trong  nhà  Phật.   Hy  vọng mọi  người 

hãy siêng năng tinh tấn niệm Phật. 

---o0o--- 

C. Khuyên tin sâu nhân quả    

1.Chư Phật, Bồ Tát giúp đỡ chúng sanh đang bị khổ nạn như thế 

nào. (Buổi sáng 14-11-98) 

Những năm gần đây, tai nạn ngày càng nhiều, đời sống chúng sanh 

ngày  càng  khổ,  từ  đây  trở  về  sau  sẽ  càng  nghiêm  trọng  hơn.   Có 

người hỏi tôi: ‘Phật, Bồ Tát đại từ đại bi làm sao đến cứu độ hết thảy 

chúng sanh khổ nạn?’.  Những lời nói  này chẳng sai nhưng  ý nghĩa 

chân  chánh trong  đó  hoàn toàn bị  hiểu  sai.   Chư  Phật,  Bồ  Tát  từ  bi 

cứu độ, chẳng phải nói chúng sanh thiếu thốn đồ ăn,  quần áo, Phật 

liền tặng lương thực, cho quần áo.  Phật giúp đỡ chúng sanh phá mê 

khai ngộ, làm cho chúng sanh hiểu rõ nguyên nhân của tai nạn, sau 

đó  tiêu  trừ  nguyên  nhân  ấy,  vậy  thì  quả  báo  tai  nạn  sẽ  tiêu  trừ,  đó 

mới  là  chân  chánh  cứu  độ  chúng  sanh.   Muốn  được  hạnh  phúc  mỹ 

mãn, tự  tại khoái lạc,  những thứ  này  đều là  quả báo, quả nhất định 

phải có nhân; Phật, Bồ Tát dạy chúng ta tu nhân, tu nhân thiện nhất 

định được quả thiện, ấy mới là đạo lý đúng đắn, cứu độ thực sự. 

Lòng từ bi của Thế Tôn được biểu hiện trong cả đời của Ngài.  Phật 

là  Phước  Huệ  Nhị  Túc  Tôn,  nghĩa  là  cả  phước  báo  lẫn  trí  huệ  đều 

viên mãn.  Phước báo đã viên mãn thì tại sao chẳng thị hiện hưởng 

phước?   Kinh  Vô  Lượng  Thọ  giảng  người  có  phước  báo  lớn  nhất 

trên thế gian này là Ðại Phạm Thiên  Vương,  nhưng phước báo của 

Ðại Phạm Thiên Vương còn chẳng sánh bằng phước báo của người 

vãng sanh về Cực Lạc hạ hạ phẩm.  Từ đó chúng ta mới hiểu phước 

báo của Phật đích thật là chẳng ai trong thế gian và xuất thế gian có 

thể sánh bằng.  Ðức Phật Thích  Ca  Mâu Ni thị hiện ba chiếc  y, một 

bình bát, ngày ăn một bữa, đêm ngủ dưới gốc cây, đây là sự thị hiện 

đại từ đại bi.  Người giàu sang trong thế gian ít ỏi, người nghèo khổ 

nhiều,  nếu  Phật  thị  hiện  thân  phận  người  phú  quý  thì  người  nghèo 

khổ nhìn  thấy  Phật  chỉ  có  ngưỡng  mộ  nhưng  chẳng  dám  đến  gần. 

Phật  thị  hiện  bần  tiện  đến  cùng  cực,  người  bần  tiện  nhìn  thấy  Phật 

giống y như mình thì sẽ cảm thấy rất thân thiết nên tâm sẽ bình.  Ðây 

là sự đại từ đại bi của Phật, chúng ta phải thể hội điểm này. 

Nếu những người học Phật đều giàu sang, cao quý, chỗ ở đều giống 

hoàng cung, khi ra đường đều ngồi xe sang trọng, mắc tiền thì những 

người  nghèo  khổ  nhìn  thấy  sẽ  nghĩ  ra  sao?   Ðặc  biệt  là  tiền  tài,  sự 

hưởng thụ của người xuất gia là do mười phương cúng dường, đức 

Phật Thích Ca  Mâu  Ni thành Phật cũng chẳng  hưởng thụ như vậy. 

Cả  đời  đức  Phật  chẳng cầu  người  ta,  mỗi  ngày  trì  bát  khất  thực  thì 

cũng  chỉ  đi  trong  vòng  bảy  nhà  mà  thôi,  nếu  đi  cả  bảy  nhà  không 

được hoặc chẳng đủ thì ngày hôm đó sẽ nhịn đói một ngày; khi khất 

thực nhà thứ nhất mà đủ rồi thì sẽ chẳng đi xin ở nhà thứ hai.  Sự thị 


hiện này là nhằm dạy chúng ta phải biết đủ, thường vui, bịnh căn của 

người thế gian là chẳng biết đủ nên mới chiêu cảm đến vô lượng vô 

biên họa hại. 

Học Phật tức là học tập theo Phật, bất luận là thân phận gì, bất luận 

làm ngành nghề gì, đều phải học tập tinh thần, quan niệm, từ bi của 

Phật, vả lại phải thực hiện trong đời sống.  Sanh hoạt của chính mình 

phải giản dị, chất phác, phải biết đủ, có dư phải chia xẻ với hết thảy 

chúng sanh cùng hưởng, đây là chỗ khác nhau giữa quan niệm của 

chư Phật, Bồ Tát và người thế gian;  Phật, Bồ Tát có phước thì mọi 

người cùng hưởng, phàm phu có phước thì một mình hưởng, chẳng 

chịu phân chia cho người.  Phật chẳng những chỉ dùng ngôn ngữ dạy 

dỗ  chúng  sanh,  Ngài  nói  được  làm  được.   Ngài  thực  sự  nhìn  thấu, 

nhìn  thấu  nghĩa  là  thông  suốt  hết  tất  cả  lý  sự,  nhân  quả  trong  thế 

gian  và  xuất  thế  gian.   Ngài  thực  sự  nhìn  thấu,  chẳng  quyến  luyến 

bất  cứ  một  pháp  nào  trong  thế  gian  và  xuất  thế  gian,  danh  văn  lợi 

dưỡng, ngũ dục lục trần chẳng tiêm nhiễm một tí nào hết.  Hiện nay 

có rất nhiều đồng tu cảm thấy nghiệp chướng của mình nặng nề, tai 

nạn quá nhiều, họ làm thế nào để tiêu trừ nghiệp chướng, hóa giải tai 

nạn, thực ra đó chính là sự thị hiện trong suốt cả đời đức Phật Thích 

Ca  Mâu  Ni.   Nếu  chúng  ta  học  được  rồi,  lợi  ích  vô  lượng  vô  biên, 

chẳng  những  tai  nạn  trước  mắt  có  thể  tiêu  trừ,  nghiệp  chướng  tập 

khí từ vô thỉ cũng có thể đoạn dứt. 

Do đó có thể biết chúng ta học Phật đích thật là quá sơ ý.  Phật pháp 

chẳng  có  bí  mật,  bày  trước  mắt  chúng  ta  vô  cùng  rõ  ràng,  nhưng 

chúng ta nhìn không thấy, và cũng chẳng cảm được, đây là vì chúng 

ta  nghiệp  chướng  sâu  nặng.   Mặc  dù  chúng  ta  đọc  kinh,  nghe  kinh 

nhưng vẫn chẳng hiểu ý nghĩa trong kinh, chẳng thể thực hiện những 

lời dạy này và áp dụng vào trong đời sống hiện thực hằng ngày, cho 

nên  chẳng  đạt  được  lợi  ích  chân  thật.   Chúng  ta  chẳng  thể  trách 

Phật, Bồ Tát chẳng từ bi, chẳng thể trách Phật, Bồ Tát không giúp đỡ 

chúng ta; Phật, Bồ Tát thực sự có giúp đỡ nhưng chúng ta chẳng thể 

hội được, lại còn đánh mất cơ hội nhân duyên, lỗi này là ở tại chúng 

ta.   Thế  nên  tự  mình  phải  phản  tỉnh,  phải  sám  hối,  phải  học  tập  từ 

trong sự phản tỉnh và sám hối. 

Khắc  phục  phiền  não  và  tập  khí  của  mình  chính  là  tiêu  nghiệp 

chướng.   Phương  pháp  khắc  phục  rất  nhiều,  nhà  Phật  thường  nói 

tám vạn bốn ngàn pháp môn, pháp là phương pháp, môn là cửa vào; 

cánh  cửa  khắc  phục  phiền  não  và  tiêu  trừ  nghiệp  chướng  thì  vô 

lượng vô biên.  Trong vô lượng pháp  môn này đức Thế Tôn nói với 

chúng  ta  Pháp  Môn  Niệm  Phật  là  phương  tiện  nhất,  đơn  giản  nhất, 

dễ dàng  nhất, có  hiệu quả nhất.  Nhất định phải hiểu lý luận của sự 

niệm Phật thì sẽ chẳng hoài nghi, Phật hiệu có thể niệm đến có hiệu 

quả,  có  sức  mạnh;  sức  mạnh  tức  là  có  thể  tiêu  trừ  nghiệp chướng, 

đoạn  phiền  não.   Niệm  Phật  có  thể  tiêu  trừ  nghiệp  chướng,  đoạn 

phiền  não  hay  không  then  chốt  ở  chỗ  niệm  đúng  như  pháp  hay 

không, biết cách niệm hay không.  Người biết niệm đúng như lý như 

pháp thì hiệu quả sẽ vô cùng thù thắng. 

Bởi vậy  chẳng những phải hiểu  ý kinh mà còn phải ‘thâm giải nghĩa 

thú’,  vì  hiểu  kinh  giáo càng  sâu,  càng  triệt  để,  thì  lòng  tin  càng  kiên 

định, lòng tin có thể chuyển cảnh giới.  Kinh Kim Cang nói: ‘Tín tâm 

thanh  tịnh  ắt  sanh  thật  tướng’.   Khi  tín  tâm  thật  sự  thanh  tịnh  thì  có 

thể  chuyển  thập  pháp  giới  thành  Nhất  Chân  pháp  giới,  Nhất  Chân 

pháp  giới  chính  là  thật  tướng.   Có  thể  chuyển  biến  thập  pháp  giới 

thành Nhất Chân pháp giới chính là ‘cảnh chuyển tùy theo tâm’.  Thế 

nên  Phật  cứu  độ  hết  thảy  chúng  sanh  bằng  cách  dạy  cho  họ  tự 

chuyển cảnh giới, vì cảnh giới là do chính mình tạo thành nên chỉ có 

mình có thể giải quyết, bất cứ người nào khác cũng chẳng giúp được 

gì  cả,  chư  Phật,  Bồ  Tát  cũng  chẳng  giúp  được.   Trong  kinh  Lăng 

Nghiêm [có ghi] khi tôn giả A Nan bị  nạn, Phật cũng chẳng thể giúp 

ngài, Phật chỉ nói rõ tiền nhân hậu quả của sự gặp nạn này, sau đó 

dạy  ngài  làm  sao  hóa  giải  tai  nạn,  việc  này  vẫn  phải  do  chính  ngài 

hóa giải.  Tự mình thông đạt hiểu rõ, chuyển tâm hạnh trở lại, tai nạn 

liền được tiêu trừ, cảnh giới liền chuyển biến. 

Khởi  một  tâm  niệm  ác,  cảnh  giới  thiện  liền  biến  thành  cảnh giới  ác; 

khởi một tâm niệm thiện, cảnh giới ác liền biến thành cảnh giới thiện, 

rõ  ràng  nhất  là  thập  pháp  giới.   Khởi  một  tâm  niệm  bình  đẳng  thì 

pháp giới Phật hiện tiền; khởi một  tâm niệm lục độ thì pháp giới Bồ 

Tát hiện tiền; khởi một tâm niệm tham sân, một  niệm thập ác, hoàn 

cảnh sinh hoạt sẽ là ngũ trược ác thế; khởi một tâm niệm thanh tịnh 

thì  sẽ  là  thanh  thái  an  ổn,  chính  là  Cực  Lạc  thế  giới.   Phật  thường 

nói: ‘Phàm những gì có tướng đều là hư vọng (Phàm sở hữu tướng 

giai  thị  hư  vọng),  vì  tướng  là  hư  vọng  nên  tâm  niệm  mới  có  thể 

chuyển  cảnh  giới,  vả  lại  sự  hư  vọng  này  giống  như  ‘mộng,  huyễn, 

bọt, bóng’.  Cho nên Phật nói: ‘Các thứ tâm sanh [nên] các thứ pháp 

sanh; các thứ pháp sanh, các thứ tâm sanh’ (Chủng chủng tâm sanh, 

chủng chủng pháp sanh; chủng chủng pháp sanh, chủng chủng tâm 

sanh) , câu này nói rõ chân tướng của vũ trụ nhân sanh.  Lại nói: ‘Hết 

thảy pháp từ tâm tưởng sanh’ (Nhất thiết pháp tùng tâm tưởng sanh), 

chân chánh có thể lý giải triệt để đạo lý này thì sẽ biết tâm chúng ta 

tưởng  như  thế  nào  thì  hoàn  cảnh  thế  giới  sẽ  biến  đổi  như  thế  ấy; 

hoàn  cảnh  lớn  sẽ  thay  đổi,  hoàn  cảnh  nhỏ  cũng  sẽ  thay  đổi;  dung 

mạo của chúng ta cũng sẽ thay đổi, thể chất sẽ thay đổi, tất cả hoàn 

cảnh sanh hoạt sẽ đều thay đổi, đây tức là ‘cảnh chuyển theo tâm’. 

Cho nên chẳng có cảnh giới nào không thể thay đổi, không thể thay 

đổi  là  vì  chẳng  thấu  triệt  lý  luận,  chẳng  rõ  phương  pháp,  thêm  vào 

chẳng  có  nhẫn  nại  nên không  được  hiệu quả;  nếu  làm  đúng  như  lý 

như pháp thì làm sao có chuyện không thay đổi được? 

Chỗ thù thắng vi diệu của Phật pháp là hết thảy pháp thế gian, xuất 

thế  gian  không  thể  nào  so  sánh  nổi.   Ðời  này  chúng  ta  may  mắn 

được  thân  người,  được  nghe  Phật  pháp,  nếu  có  thể  hiểu  một  chút 

nghĩa lý, nghĩa thú thậm thâm [vi diệu] này thì thiệt là rất hy hữu, rất 

khó được.  Cho nên chúng ta phải nỗ lực hết lòng hết sức để tu học. 

Tu học tức là thực hành, làm ra hình dáng cho hết thảy chúng sanh 

nhìn  thấy,  đây  là  thực  sự  giúp  đỡ  hết  thảy  chúng  sanh  giác  ngộ. 

Hình  dáng  là  chiêu  bài  (bảng  hiệu),  chiêu  bài  tốt  làm  cho  người  ta 

thấy  liền sanh  hoan  hỷ.   Tướng hảo của Phật  chẳng  ai  có  thể  sánh 

bằng nên khi Phật thuyết pháp chúng sanh tin tưởng.  Chỉ cần tu học 

y  theo  lời  dạy  của  Phật  thì  sẽ  đạt  được  tự  tại,  viên  mãn  giống  như 

đức Phật, đây chính là hiện thân thuyết pháp. 

---o0o--- 

2.Nói về nhân quả và chuyển cảnh giới  (Buổi sáng 16-11-98)  

a. Nói về nhân quả: 

Sự  nghiệp  làm  ăn  của  cư  sĩ  họ  Thôi  ở  vùng  Ðông  Bắc  rất  thành 

công, lúc kinh tế suy thoái mà tiền tài vẫn tiếp tục tăng trưởng không 

ngừng, rất nhiều người chẳng hiểu được nhân tố này.  Nếu khế nhập 

kinh tạng  đôi chút thì  sẽ  hiểu  rõ, hết thảy  pháp thế  gian và  xuất  thế 

gian  đều  chẳng  vượt  ra  ngoài  định  luật  nhân  quả.   Nhà  Phật  nói: 

‘pháp  duyên  sanh’  (duyên  sanh  chi  pháp),  chẳng  những  thập  pháp 

giới  đều  là  pháp  do  nhân  duyên  sanh,  Phật  pháp  cũng  là  pháp  do 

nhân duyên sanh.  Thế nên kinh Kim Cang nói: ‘Pháp còn phải xả, hà 

huống  là  phi  pháp’,  ngay  cả  Phật  pháp  cũng  chẳng  được  chấp 

trước.   Phàm  những  pháp  do  nhân  duyên  sanh  đều  chẳng  có  tự 

tánh, đúng là ‘Thể ngay lúc đó là không, trọn chẳng thể được (đương 

thể tức không, liễu bất khả đắc), đây là chân tướng sự thật. 

‘Vạn  pháp  đều  không,  nhân  quả  chẳng  không’,  tại  sao  nhân  quả 

chẳng không?  Hãy lấy thí dụ trái đào, hột đào là nhân, hột đào trồng 

dưới đất sẽ lớn thành cây đào, lúc đó hột đào mất đi rồi; cây đào lớn 

lên  lại  kết  quả thành trái  đào,  đây  là  nhân  quả  tuần  hoàn.   Thế  nên 

‘nhân  quả  chẳng  không’  là  nói  nhân  quả  tương  tục  -  tiếp  nối  chẳng 

không,  chuyển  biến chẳng  không.   Phật, Bồ  Tát  dạy  hết  thảy  chúng 

sanh là vì muốn chúng ta hiểu đạo lý này, nắm chắc chân tướng sự 

thật thì sẽ được đại tự tại.  Trong kinh thường nói: ‘cảnh chuyển theo 

tâm’.  Kinh Lăng Nghiêm nói: ‘Nếu chuyển được cảnh thì cũng đồng 

như Như Lai’.  Phật, Bồ Tát hiểu nhân quả chuyển biến chẳng không, 

tiếp nối chẳng không, vả lại vận dụng hết sức khéo léo nên các ngài 

có thể chuyển biến cảnh giới, chẳng bị cảnh  giới chuyển, đây chính 

là việc chúng ta phải học. 

Người hiện nay cứ mê mẩn chạy theo tiền tài, bạn tranh tôi đoạt, làm 

cho thiên hạ đại loạn.  Tranh đoạt thiệt có thể kiếm được tiền tài hay 

chăng?  Không thể nào!  Chỉ có đau khổ thêm mà thôi, Phật pháp nói 

đó là tạo nghiệp.  Giết người thì phạm giới sát sanh, đoạt lấy tài vật 

của người khác là  phạm  tội  ăn cắp, cứ tạo ra những  ác nghiệp giết 

hại,  trộm  cắp,  tà  dâm,  nói  dối,  thì  làm  sao  đem  lại  quả  báo  tốt  lành 

cho  được?   Người  thế  gian  ngu  si  nên  tạo  ra  tội  nghiệp  cực  nặng. 

Phật dạy chúng ta giàu sang là do bố thí tài vật mà ra, tiền tài của cư 

sĩ họ Thôi cũng là do bố thí tài vật mà có được.  Ðời quá khứ tu bố 

thí tài vật thì đời này sẽ được giàu sang, được giàu sang mà còn tu 

bố thí tài vật tiếp tục thì tiền tài sẽ đến ào ạt.  Cho dù trong thời gian 

kinh  tế  suy  thoái,  tiền  tài  vẫn  không  ngừng  tăng  thêm,  chuyện  này 

chứng minh cho lời Phật dạy chẳng sai. 

Bố thí pháp được thông minh trí huệ, tôi có thể chứng minh cho mọi 

người.  Lúc còn trẻ tôi chẳng phải là người thông minh, ngày nay đối 

với Phật pháp và thế pháp chỉ cần tiếp xúc thì tôi liền hiểu rõ, đây là 

quả  báo  có  được  do  ngày  nào  cũng  tu  bố  thí  pháp  trong  suốt  bốn 

mươi mấy năm học Phật. 

Bố  thí  vô  úy  thì  được  khỏe  mạnh  sống  lâu.   Bố  thí  vô  úy  là  gì?   Ăn 

chay  tức  là  bố  thí  vô  úy,  đây  là  vun  trồng  tâm  từ  bi  và  tâm  thương 

yêu.  Năm hai mươi sáu tuổi tôi bắt đầu học Phật, nửa năm sau bắt 

đầu  ăn  chay  trường  cho  đến  bây  giờ.   Hồi  đó  người  coi  bói  nói  tôi 

đoản mạng, tôi rất tin và nghĩ là tôi chẳng có lý do gì để sống lâu.  Tư 

tưởng  và  hành  vi  của  tôi  hồi  còn  trẻ  rất  giống  với  ông  Viên  Liễu 

Phàm,  khuyết  điểm  của  ông  ta  tôi  đều  có  đủ,  ưu  điểm  của  ổng  tôi 

chẳng  có,  tôi  chẳng  bằng  ổng,  chẳng  có  phước  lớn  như  ổng.   Thế 

nên nhất định phải biết bố thí là nhân, giàu sang, trí huệ, khỏe mạnh 

sống lâu là quả báo. 

Nói  thực  ra  khỏe  mạnh  sống  lâu  chẳng  cần  thuốc  men,  tẩm  bổ. 

Người  thế  gian  cho  rằng  bảo  dưỡng  sức  khỏe  bằng  thuốc  men  có 

thể  làm  cho  một  người  được  khỏe  mạnh  sống  lâu,  đây  là  mê  hoặc 

điên đảo, nếu thiệt có hiệu quả thì định luật nhân quả chẳng phải đã 

bị lật đổ rồi sao?  Ðáng sống lâu thì dù chẳng chú trọng dinh dưỡng 

vẫn sống lâu; đáng đoản mạng cho dù mỗi ngày đều tẩm bổ thì vẫn 

đoản mạng, đây mới là chân lý. 

Nói  đến  đoàn thể thì  Cư  Sĩ  Lâm  Tân Gia  Ba  và  Tịnh  Tông  Học  Hội 

phát khởi việc xây dựng Làng Di Ðà, xây Phật Học Viện cần phải có 

thật  nhiều  tiền  bạc,  trong  tình  trạng  kinh tế  hiện nay  quyên  góp  tiền 

bạc vô cùng khó khăn.  Tại sao đoàn thể này trong thời gian rất ngắn 

có thể tích tụ lại một số tiền tương đối khả quan?  Ðó là bố thí chẳng 

phải  vì  mình,  vì  hết  thảy  chúng sanh,  vì  xã  hội  an định  hòa  bình,  vì 

Phật pháp an trụ lâu dài trong thế gian, tâm chánh hạnh chánh, phát 

tâm chân thành xây dựng đạo tràng thì có sẽ cảm ứng.  Cũng giống 

như kinh Lăng Nghiêm có nói: ‘phát ý viên thành’, khi vừa phát chân 

tâm liền viên mãn công đức, cảm ứng liền hiện tiền. 

---o0o--- 

b. Chuyển cảnh giới: 

Người học Phật tuy nghe thuyết pháp như vậy nhưng vẫn chẳng tin 

tưởng, vẫn chạy theo vọng tưởng chấp trước của mình nên cảnh giới 

trước sau gì cũng chẳng chuyển nổi; nếu có thể tin tưởng lời dạy của 

đức  Phật,  y  giáo  phụng  hành  thì  tự  nhiên  sẽ  có  thể  chuyển  cảnh 

giới.  Chuyển được thù thắng nhất là chuyển phàm thành thánh, đây 

là  ‘đại  đạo’; chuyển  bần  cùng  thành  phú quý  trong  Phật  pháp thuộc 

về ‘tiểu đạo’, việc này quá dễ.  Chuyển ngũ trược ác thế thành quốc 

độ thanh thái thì chẳng dễ dàng; chuyển Sa Bà thành Cực Lạc càng 

khó hơn!   Dù  cho khó  khăn  nhưng  vẫn  có  thể  làm  được  thì  chuyện 

dễ làm  chẳng  cần bàn  tới.   Cho  nên  mục  đích  của  việc  học  Phật  là 

nhằm lìa khổ được vui, nếu chúng ta chẳng thể chuyển cảnh giới thì 

vĩnh viễn phải chịu khổ, chịu nạn. 

Có chẳng ít bạn đồng tu tu học rất gian khổ, càng khổ hơn lúc chưa 

học Phật trước kia, nguyên nhân là vì họ chẳng hiểu lý luận của việc 

tu  học,  tu  chẳng  đúng  như  lý,  chẳng  đúng  như  pháp.   Tu  học  Phật 

pháp tức là chuyển biến cảnh giới, làm thế nào biến bần cùng thành 

phú  quý,  chuyển  hỗn  loạn  thành  an  định,  nếu  chẳng  hiểu  đạo  lý  và 

phương pháp thì chẳng thể chuyển được.  Nếu biết được đạo lý, biết 

phương pháp,  tu  học  đúng như  lý  như  pháp  thì  tự  nhiên  sẽ  chuyển 

biến  cảnh  giới  được.   Phật  pháp  thường  nói:  ‘chuyển  phiền  não 

thành  Bồ  Ðề,  chuyển  sanh  tử  thành  Niết  Bàn’,  chúng  ta  ứng  dụng 

trong đời sống, không có một cảnh giới nào chẳng thể chuyển được. 

Nguyên tắc chung, đạo lý lớn lao này chính là y báo, chánh báo trang 

nghiêm ‘duy tâm sở hiện, duy thức sở biến’. 

Phật cũng nói: ‘Hết thảy pháp từ tâm tưởng sanh’, cho nên tâm phải 

tưởng  đến  chuyện  thiện,  đừng  tưởng  chuyện  ác.   Thiện  là  như  thế 

nào? Ác ra làm sao?  Lợi  ích chúng sanh, lợi  ích  xã hội là thiện; lợi 

ích cho chính mình, gia đình mình, đoàn thể nhỏ của mình là ác.  Tại 

sao  vậy?   Niệm  niệm  đều  vì  tự  mình  và  cái  vòng  tròn  vây  quanh 

mình,  đó là phân  biệt chấp trước, đã  biến Nhất Chân pháp giới vốn 

có thành thập pháp giới, biến thành lục đạo luân hồi, biến thành tình 

hình hiện nay.  Chúng ta muốn thoát ra ngoài cảnh khốn khổ này thì 

chỉ  có  thể  giải  quyết  nơi  tâm  lượng.   Nếu  chẳng  nghĩ  tưởng  cho 

mình, gia  đình mình, và chẳng tưởng  cho cái  đoàn thể nho nhỏ của 

mình thì chấp trước sẽ bị phá tan.  Niệm niệm đều vì hư không pháp 

giới  hết  thảy  chúng  sanh  thì  phân  biệt  sẽ  bị  phá  trừ.   Khi  hết  chấp 

trước thì lục đạo sẽ chẳng còn nữa; hết phân biệt thì thập pháp giới 

sẽ chẳng còn nữa, sẽ khôi phục lại Nhất Chân pháp giới.  Nhất Chân 

pháp  giới  là  vũ  trụ  sanh  thái  tự  nhiên;  sanh  thái  tự  nhiên  tốt  đẹp 

nhất.   Vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  phá  hoại  sanh  thái  tự 

nhiên.   Ðến  lúc  phân  biệt  và  chấp  trước  vô  cùng  nghiêm  trọng  thì 

hoàn cảnh sanh thái của địa cầu chúng ta sẽ bị phá hoại, cho nên khí 

hậu  toàn  thế  giới  sẽ  chẳng  bình  thường,  chúng  sanh  đều  chẳng  có 

cảm giác an toàn.  Vọng tưởng, phân biệt, chấp trước là căn nguyên 

của việc phá hoại sanh thái tự nhiên.  Chỉ có Phật pháp Ðại thừa giải 

thích việc này rõ ràng, thấu triệt. 

Các  tầng  lớp  lãnh  đạo  trong  chánh  phủ  Úc  Châu  đang  tìm  kiếm 

phương pháp làm cho xã hội an định, hòa mục nhân quần.  Làm thế 

nào dung hòa các chủng tộc khác nhau, văn hóa khác nhau, tôn giáo 

tín ngưỡng khác nhau thành một thể, làm cho những người cư trú ở 

Úc  Châu  tôn  trọng,  quan  hoài,  và  hợp  tác  lẫn  nhau,  tạo  nên  xã  hội 

phồn vinh, nhân sanh hạnh phúc.  Cách suy nghĩ và mục tiêu này tức 

là truy  tìm sự hòa  hợp của  đa nguyên văn hóa, hy  vọng đạt  đến  xã 

hội an định, thế giới hòa bình, người người tôn trọng lẫn nhau. 

Người  ta  ai  cũng  có  ưu  điểm  và  khuyết  điểm,  nếu  chúng  ta  có  thể 

nhìn ưu điểm của người ta thì trong thế gian này ai cũng là người tốt; 

nếu chỉ nhìn khuyết điểm thì ngay cả Phật, Bồ Tát cũng chẳng phải là 

người tốt, thế nên tốt xấu đều tại nơi một niệm.  Ngẫu Ích đại sư nói: 

‘Cảnh duyên chẳng có tốt xấu, tốt xấu ở tại tâm’.  Hiểu được nguyên 

lý  nguyên  tắc  này  thì  có  thể  chuyển  cảnh  giới.   Chư  Phật,  Bồ  Tát, 

chư thiên, thiện thần hiểu được đạo lý này cho nên cảnh giới của họ 

càng  chuyển  càng  tốt  thêm.   Phàm  phu  chẳng  hiểu  đạo  lý  này, 

chuyên  nhìn  khuyết  điểm  của  người  khác,  chuyên  nói  xấu  người 

khác cho nên cảnh giới càng chuyển  càng  xấu, đời sống càng ngày 

càng khổ.  Chúng ta đọc kinh Phật nên biết được những chân tướng 

sự thật này, quan sát kỹ càng hoàn cảnh của chúng ta mới biết câu 

nào của Phật nói đều là chân lý, câu nào cũng là lời chân thật.  Chỉ 

cần  chúng  ta  hết  lòng  nỗ  lực  tu  học  thì  nhất  định  có  thể  sáng  tạo 

tương lai tốt đẹp. 

---o0o--- 

D.  Hiểu rõ giáo dục Phật Ðà  

1.Mục đích của giáo dục Phật Ðà  (Buổi sáng 17-11-98)  

Mục  đích  của  giáo  dục  Phật  Ðà  là  dạy  cho  mọi  người  thành  Phật. 

Trong  thập  pháp  giới  thì  pháp  giới  Phật  là  chân  thật,  rốt  ráo,  viên 

mãn;  chư  Phật  Như  Lai  khởi  dụng  6  thì  xưng  là  Bồ  Tát.   Trong  kinh 

Vô Lượng Thọ, Bồ Tát làm ‘người bạn chẳng mời mọc’ của hết thảy 

chúng  sanh,  chỉ  cần  các  ngài  nhìn  thấy,  nghe  đến,  thì  nhất  định  sẽ 

dang tay ra giúp đỡ, chủ động giúp đỡ hết thảy chúng sanh khổ nạn. 

Cư sĩ Lý Mộc Nguyên ở Tân Gia Ba phát tâm rộng lớn muốn lập Phật 

Ðà  Giáo  Dục  Học  Viện.   Trước  hết  phải  hiểu  giáo  dục  Phật  Ðà  bồi 

dưỡng những người như thế nào, mục tiêu đó là gì.  Ðây là một giáo 

dục đặc biệt, hoàn toàn khác với giáo dục thế gian, giáo dục thế gian 

là  giáo  dục  nhân đạo,  thuộc về  giáo dục  của pháp  giới  Người  trong 

thập pháp giới.  Giáo dục Phật Ðà là giáo dục của pháp giới Phật, Bồ 

Tát  trong  thập  pháp  giới,  đây  là  việc  chúng  ta  nhất  định  phải  nhận 

thức  rõ  ràng.   Từ  đó  có  thể  biết  pháp  giới  Phật  bao  gồm  thập pháp 

giới mà pháp giới Người chẳng bao gồm thập pháp giới. 

Ðời người vô cùng ngắn ngủi, nhất định phải nắm chắc [cơ hội này], 

phải từ pháp giới Người nâng cao lên đến pháp giới Phật, Bồ Tát thì 

công đức tu học mới kể là viên mãn.  Giáo học của chúng ta cũng đặt 

căn bản trên quan niệm này, giúp cho con người nâng cao cảnh giới, 

đó là giáo dục Phật Ðà.  Giáo dục Phật Ðà chẳng giống với giáo dục 

thế gian, mục tiêu chung cực của giáo dục thế gian là nhằm đạt được 

danh văn lợi dưỡng, hưởng thọ ngũ dục lục trần.  Mục đích của giáo 

dục Phật Ðà là hoàn thành đức hạnh của mình, thành tựu trí huệ viên 

mãn của mình, sau đó tình nguyện phục vụ cho xã hội, phục vụ cho 

chúng  sanh.    Những  gì  người  thế  gian  đeo  đuổi  thì  Phật,  Bồ  Tát 

hoàn toàn buông bỏ, buông xuống, vì người giác ngộ hiểu được truy 

cầu danh văn lợi dưỡng, hưởng thọ ngũ dục lục trần tất nhiên sẽ dẫn 

đến cạnh tranh, cạnh tranh đến sau cùng là đấu tranh.  Chư Phật, Bồ 

Tát hy vọng hết thảy chúng sanh đều có thể tôn trọng, kính ái, quan 

hoài,  và  hợp  tác  lẫn  nhau;  muốn  đạt  đến  lý  tưởng  ấy  thì  nhất  định 

phải xả bỏ đấu tranh, muốn xả bỏ đấu tranh thì trước hết phải xả bỏ 

cạnh  tranh.   Hiện  nay  trong  tâm  người  nào  chẳng  có  cạnh  tranh, 

chẳng  có  đấu  tranh?   Tâm  như  vậy  thuộc  về  pháp  giới  của  tam  ác 

đạo. 

Nếu người tu hành còn chịu sự dụ dỗ của cảnh giới, vẫn còn bị quỷ 

thần  phá  rối  thì  tâm  đạo  ở  đâu?   Kinh  nói  với  chúng  ta  chân  chánh 

quy y Tam Bảo phải từ ‘mê, tà, chánh’ quay đầu lại, nương vào ‘giác, 

chánh, tịnh’, bất luận có trải qua hình thức quy  y hay chăng thì thần 

hộ pháp đều bảo hộ.  Các sách [khuyến] thiện trong thế gian đều nói: 

‘Một  người  có  tâm  địa  đôn  hậu,  tâm  thiện  hạnh  thiện,  thì  sẽ  có  rất 

nhiều thiên thần, quỷ thần hộ vệ’; cho dù chẳng  học Phật, chẳng có 

thọ nhận Tam Quy thì cũng có thần hộ pháp bảo hộ.  Lý do thần hộ 

pháp bảo hộ là vì tôn kính đức hạnh của những người ấy, là tự nhiên 

cảm  động  đến  hộ  trì.   Giới  kinh  nói  thọ  ngũ  giới  thì  sẽ  có  hai  mươi 

lăm vị thần hộ giới ngày đêm giữ gìn, hộ trì.  Thế thì làm sao có thể bị 

quỷ thần, yêu ma quỷ quái đến phá rối cho được?  Từ đó có thể biết 

chỉ thọ Tam Quy và Thọ Giới trên hình thức thì đều là giả, vậy mà cứ 

cho là mình rất hiển hách, nhưng quỷ thần lại khinh chê. 

Ấn  Quang  đại  sư  là  tấm  gương  tốt  của  chúng  ta,  ngài  thị  hiện  cho 

chúng  ta  coi,  ngài  cũng  phải  trải  qua  tu  học  trong  thời  gian  dài. 

Truyện ký có ghi lúc ngài trên bảy mươi tuổi, thì muỗi mòng, kiến, bọ 

chét  ở  chỗ  ngài  cư  trú  đều  tự  động  dọn  đi  chỗ  khác,  chẳng  dám 

khuấy nhiễu ngài.  Tại sao chẳng dám khuấy nhiễu ngài?  Vì tôn kính 

ngài.  Chúng ta nghĩ coi tại sao ngài có thể cảm động lục đạo chúng 

sanh mà chúng ta làm chẳng được?  Vì chúng ta chẳng buông xuống 

vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước,  tâm  luân  hồi  cứ  tạo  ra  nghiệp 

luân  hồi  y  như  cũ,  ai  chịu  tôn  trọng?   Niệm  niệm  đều  hy  vọng  vãng 

sanh Tịnh Ðộ, chỉ có một nguyện vọng này mà thôi, có thể đạt được 

hay chăng thì chưa biết.  Có nguyện thì nhất định phải có hạnh, dùng 

hạnh  để  thực  hành  nguyện,  [được  vậy]  thì  nguyện  vọng  mới  viên 

mãn. 

Có  chẳng  ít  bạn  đồng  tu  bị  cảnh  giới  chuyển  nên  tôi  đặc  biệt  nhắc 

nhở  mọi  người  chúng  ta  nhất  định  phải  có  khả  năng  chuyển  cảnh 

giới.  Khí phận trong môi trường hoàn cảnh chẳng tốt, chúng ta phải 

có khả năng chuyển biến khí phận xấu thành khí phận tốt, từ trường 

chẳng tốt thành từ trường tốt, đây là công phu tu học có chút đắc lực 

rồi.  Nếu mình trong cảnh giới ấy không thể chuyển thì sẽ chẳng  có 

khả năng giúp đỡ người khác, nói giúp đỡ người ta chỉ là nói suông 

mà  thôi.   Thế  nên  trước  hết  phải  học  tập  nhìn  thấu,  buông  xuống, 

phải  thấy  thấu  suốt  ‘vạn  pháp  giai  không’.   Kinh  Kim  Cang  dạy: 

‘Phàm hết thảy các tướng đều là hư vọng’ (Phàm sở hữu tướng giai 

thị hư vọng), tại sao phải trong tướng hư vọng này đi phân biệt, tính 

toán?  Tất cả hết thảy hiện tượng, lục căn tiếp xúc cảnh giới lục trần, 

thuận  tâm  và  chẳng  thuận  tâm  đều là  vọng  tưởng.  Nếu  bạn  có  thể 

nhìn  thấy  rõ  ràng,  minh  bạch  rồi  thì  bất  luận  là  cảnh  nghịch  hay 

thuận, tâm đều bình tịnh, đích thực dùng thanh tịnh, bình đẳng, giác 

để  đối  xử  với  mọi  người,  chẳng  tiêm  nhiễm  mảy  may  nào  hết,  yêu 

ma quỷ quái sẽ chẳng đến kế bên thân bạn được.  Có  ngã chấp thì 

sẽ có thân thể, chẳng có ngã chấp thì chẳng có thân thể, đây là đạo 

lý tại sao quỷ thần chẳng thể đến sát thân bạn được.  Nếu niệm niệm 

đều còn rơi vào ‘ta, người, chúng sanh, thọ giả’, bạn chẳng thiện thì 

quỷ thần sẽ dọa bạn, phá khuấy bạn. 

Từ xưa đến nay, những người học Phật đều tu học  y theo kinh Kim 

Cang, Tông  Môn  xưng kinh  này là đốn giáo chẳng phải là không có 

đạo lý.  Chúng ta niệm Phật cầu sanh Tịnh Ðộ nếu y chiếu nguyên lý 

nguyên tắc trong kinh Kim Cang để tu học thì nhất định sẽ vãng sanh 

thượng  thượng  phẩm,  sanh  Thật  Báo  Trang  Nghiêm  Ðộ.   Chúng  ta 

phát tâm xuất gia, xuất gia tức là ‘học làm thầy của người, hạnh làm 

gương cho đời’(học vi nhân sư, hành vi thế phạm), chúng ta phải hết 

lòng học tập những đạo lý phương pháp nói trong kinh Kim Cang.  Vì 

chúng ta chẳng thật thà, kinh Kim Cang có thể giúp chúng ta đạt đến 

thật thà niệm Phật, thật thà làm người, thật thà làm việc.  Tham thấu 

kinh Kim Cang rồi, người trở nên thật thà rồi, thật thà tức là Phật, Bồ 

Tát.   Thật  thà  thì  sẽ  chẳng  có  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước 

nữa,  nếu  vẫn  còn  vọng  tưởng,  phân biệt,  chấp trước  thì  chẳng thật 

thà. 

Tổ sư đại đức trong Tịnh Tông dạy chúng ta ‘thật thà niệm Phật’, hai 

chữ  ‘thật  thà’  (lão  thật,  chắc  thật)  này  chẳng  dễ  làm  được,  những 

người làm được thì đời này quyết định sẽ vãng sanh thượng phẩm. 

Người có thiện căn, phước đức sâu dày, chẳng cần tu cũng thật thà, 

họ vừa nghe lời Phật dạy thì thực sự buông xuống vạn duyên, đối với 

ngũ dục lục trần, danh văn lợi dưỡng trong thế gian chẳng còn để ý 

đến nữa, hoàn toàn xả bỏ hết tất cả những điều thị - phi, nhân - ngã. 

Có người phải  tu thì mới thật thà, còn chúng ta đã học  xong những 

vẫn chưa thật thà, đây là vì  nghiệp chướng  tập khí sâu nặng.  Nhất 

định phải chuyển cảnh giới trong hoàn cảnh sanh hoạt, niệm niệm tự 

nhắc  nhở  mình,  hết  lòng  nỗ  lực  tu  học,  thực  sự  buông  xuống  vạn 

duyên thì mới tiêu trừ nghiệp chướng được. 

Tiến  trình  hoằng  pháp  ở  nơi  đây  rất  thuận  lợi,  đây  là  oai  thần  Tam 

Bảo  gia  trì.   Chư  Phật,  Bồ  Tát  chiếu  cố  chúng  ta  đến  như  vậy,  nếu 

chúng ta chẳng hết lòng, chẳng  nỗ lực thì làm sao chẳng  có lỗi với 

quý ngài?  Mỗi ngày đều niệm ‘Thượng báo tứ trọng ân, hạ tế tam đồ 

khổ’, nếu  hai câu này  chẳng thể thực  hiện thì sẽ có lỗi với Phật, Bồ 

Tát, có lỗi với thiên long thiện thần hộ pháp.  Chúng ta tự mình tu học 

và  sau  này  thành  tựu  Phật  Học  Viện,  nhất  định  phải  y  theo  lời  giáo 

huấn trong kinh điển, bắt đầu làm từ chính bản thân mình.  Học trình 

là  bảy  năm,  ‘bảy’  là  một  con  số  viên  mãn,  hy  vọng  trong  bảy  năm 

này, chúng ta tối thiểu cũng phải giống ‘Vô Lượng Thọ Phật’.  Chúng 

ta  chẳng  thể  đạt  đến  Phần  Chứng  Vị,  ít  nhất  cũng  phải  làm  đến 

Tương  Tự  Vị,  có  thể  chứng  đến  Tương  Tự  Tức  Phật  trong  Thiên 

Thai Lục Tức Phật thì mới chẳng có lỗi đối với Phật, Bồ Tát.  Có thể 

đạt đến Phần Chứng Vị là tốt nhất, Phần Chứng Vị tức là Pháp Thân 

Ðại Sĩ, trong Viên Giáo là Sơ Trụ Bồ Tát, Biệt Giáo là Sơ Ðịa Bồ Tát; 

Tương  Tự  Vị  là  Biệt  Giáo  Tam  Hiền  Bồ  Tát, Viên  Giáo  Thập Tín  Vị 

Bồ Tát.  Cho nên mọi người phải nỗ lực, hướng đến mục tiêu này thì 

sẽ có thể siêu phàm nhập thánh. 

---o0o--- 

2.Tam Quy Y (Buổi sáng 23-11-98) 

‘Quy Y Phật, Nhị Túc Tôn’, chữ nhị là chỉ trí huệ và phước đức.  Phật 

thuyết pháp cho chúng sanh đặc biệt chú trọng phước đức, đây cũng 

là  ứng  cơ  thuyết  pháp,  vì  hết  thảy  chúng  sanh  chẳng  có  ai  không 

mong  cầu  phước  báo.   Phước  báo  khi  chưa  kiến  tánh  thì  nhất  định 

phải  dựa  vào  tu  đức;  sau  khi  kiến  tánh  thì  là  ‘tánh tu  bất  nhị’   (tánh 

đức và tu đức chẳng hai).  Cho nên đối với phần lớn người ta mà nói 

thì tu phước vô cùng quan trọng.  Ðịa phương nào có nhiều người tu 

phước thì nhất định sẽ quốc thái dân an, đời sống sung túc.  Lời dạy 

tu phước trong kinh rất nhiều, phải thể hội kỹ càng, hiểu rõ triệt để thì 

sẽ  biết  làm  thế  nào  tu  học  mới  có  thể  đạt  được  quả  báo  vừa  ý. 

Trong nhà Phật thường nói ‘Có cầu ắt ứng’, lời này chân thật chẳng 

giả dối.  Nhưng cầu thì có lý luận và phương pháp để cầu, đúng như 

lý  như  pháp  mà  cầu  thì  nhất  định  sẽ  được  thâu  hoạch;  nếu  chẳng 

tương ứng với lý luận và phương pháp của sự cầu thì chẳng thể mãn 

nguyện. 

Phước  báo  cùng  người  hưởng  là  phước  báo  chân  thật,  phước  báo 

hưởng riêng một mình rất dễ biến thành họa hại.  Cổ đức hiểu rõ đạo 

lý  và  sự  thật  này  cho nên lúc  tạo ra  chữ  Họa  (禍)và  Phước  (福)làm 

hình  tướng của hai  chữ  này  rất  giống  nhau,  là  hy  vọng chúng  ta  có 

thể  cảnh  giác,  đừng  biến  phước  thành  họa.   Cổ  thánh  tiền  hiền  tuy 

đã cảnh cáo nhưng trong lịch sử Trung Quốc rất nhiều chuyện phước 

biến thành họa xảy ra; hiện nay trên thế giới những chuyện thật như 

vậy  chẳng  thể  nào  đếm  hết,  người  thật  sự  có  tâm  cảnh  giác  vẫn 

chẳng nhiều, đúng như lời trong kinh nói chúng sanh ngu muội, vô tri, 

chẳng những coi kinh chẳng hiểu,  nghe giảng giải chẳng hiểu, chân 

tướng  sự  thật  bày  trước  mặt  cũng  chẳng  hiểu.   Phật  giảng  về  ‘tam 

chuyển  pháp  luân’  gồm  có:  thị  chuyển,  khuyến  chuyển,  chứng 

chuyển; chứng chuyển tức là đem chân tướng sự thật bày trước mặt 

chúng  sanh,  nếu  vẫn  chẳng  hiểu  thì  Phật  cũng  chẳng  có  cách  chi 

hết.   Người  như  vậy  trong  kinh  gọi  là  ‘nhứt  xiển  đề’,  tức  là  người 

chẳng có thiện căn. 

Hiện nay những người chẳng có thiện căn rất nhiều, vả lại họ đều là 

người  có  phước  báo,  có  phước  báo  mà  chẳng  có  thiện  căn,  phước 

sẽ biến thành họa hại.  Họa hại thì không chỉ có người này chịu nạn 

mà  thôi,  rất  nhiều  người  khác  phải  chịu  chung,  nghiệp  chướng  của 

họ tạo càng nghiêm trọng thì quả báo càng dễ sợ.  Người  học Phật 

tin sâu nhân quả tuy nhìn thấy rất rõ ràng nhưng cũng chẳng làm gì 

được,  vì  ngay  cả  Phật  cũng  chẳng  làm  gì  được,  chúng  ta  đương 

nhiên  chẳng  có  cách  chi.   Ngay  lúc  này  việc  chúng  ta  duy  nhất  làm 

được là tự độ, tự mình giúp mình thoát ly cảnh khổ nạn, đây là người 

thông minh.  Ðây cũng là những gì Phật, Bồ Tát dạy chúng ta. 

Gần  đây  có  vài  vị  đồng  tu  đã  vãng  sanh,  đa  số  đều  có  tướng  lành, 

nhìn  thấy  A  Di  Ðà  Phật  đến  tiếp  dẫn,  những  người  này  làm  chứng 

minh cho chúng ta, làm cho lòng tin của chúng ta tăng trưởng.  Họ có 

thể tự tại an tường vãng sanh là phước báo to lớn, nguyên nhân [họ 

có thể tự tại  vãng sanh] là vì  họ có thể buông  xuống.  Thế nên ‘vạn 

duyên  buông  xuống’  là  chuyện  quan  trọng  nhất  của  chúng  ta  hiện 

nay,  chuyện  gì  cũng  buông  xuống  được,  tâm  khai  ý  giải,  thì  có  thể 

tiêu tai miễn nạn.  Chỉ có buông xuống thì mới có thể chân chánh làm 

được  nhất  tâm  hướng  Phật.   ‘Nhớ  Phật  niệm  Phật,  hiện  giờ  tương 

lai,  nhất  định  thấy  Phật’  (Ức  Phật  niệm  Phật,  hiện  tiền  đương  lai, 

nhất định kiến Phật), đây là công khóa trước mắt quan trọng nhất của 

chúng ta.  Chúng ta phải chuẩn bị trước đàng hoàng, tiêu trừ những 

nhân  tố  của  việc  niệm  Phật  không  được  đắc  lực  thì  niệm  Phật  sẽ 

được  đắc lực,  thì  sẽ  đạt  được  công  phu thành  phiến,  thậm  chí  đến 

công  phu  nhất  tâm  bất  loạn,  đây  mới  là  phước  báo  chân  chánh,  trí 

huệ chân thật. 

‘Quy  y  Pháp,  Ly  Dục  Tôn’.   Dục  tức  là  ngũ  dục lục  trần.   Chẳng  thể 

tiêu trừ trần duyên trong tâm tức là chướng ngại to lớn.  Những việc 

chẳng vừa  ý  do trần duyên đem đến là căn  nguyên của hết  thảy tai 

họa, cho nên Phật dạy chúng ta phải xa lìa trần duyên.  Xa lìa không 

phải  là  chẳng  muốn,  kinh  Ðại  thừa  nói  khi  chư  Phật,  Bồ  Tát  giảng 

kinh  thuyết  pháp  có  thiên  nhân  cúng  dường,  ca  múa,  giống  y  như 

người thế gian.  Thế nên chúng ta phải hiểu Phật dạy chúng ta xa lìa 

nghĩa là xa lìa vọng tưởng, phân biệt, chấp trước.  Ðã đoạn trừ vọng 

tưởng, phân biệt, chấp trước thì sự hưởng thọ ngũ dục lục trần là tùy 

duyên;  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  còn  chưa  đoạn  trừ  mà 

hưởng thọ là phan duyên.  Chư Phật, Bồ Tát tùy duyên, nếu có thiên 

nhân  đến  cúng  dường  thì  rất  tốt,  Bồ  Tát  biến  hóa  đến  cúng  dường 

cũng  rất  tốt,  tuyệt  chẳng  có  tơ  hào  lưu  luyến,  đây  là  sự  hưởng  thọ 

chân chánh, sự hưởng thọ như vậy tuyệt đối chẳng có tai nạn. 

Cái gọi là ‘sáu căn thanh tịnh, mảy trần chẳng nhiễm’ là lúc cảnh giới 

hiện  tiền,  sáu  căn  [cũng]  thanh  tịnh,  chẳng  phải  là  lúc  xa  lìa  trần 

duyên sáu căn mới thanh tịnh, đây là  phương pháp tu học của Tiểu 

thừa.  Lúc tiếp xúc cảnh giới thì tâm lại loạn lên, lại khởi vọng niệm, 

như vậy là chẳng có công phu.  Khi đối diện với cảnh giới mà có thể 

tập  thành  ‘thanh  tịnh  chẳng  nhiễm’  đòi  hỏi  có  trí  huệ  cao  độ.   Kinh 

Kim  Cang  nói:  ‘Phàm  những  gì  có  tướng  đều  là  hư  vọng’,  câu  này 

phải thường nhớ đến, đây là công phu quán chiếu.  Khi gặp cảnh giới 

vừa khởi tâm động niệm liền nhớ câu ‘Phàm những gì có tướng đều 

là hư vọng’ thì tâm sẽ bình trở lại.  Gặp cảnh thuận chẳng khởi tâm 

tham  luyến,  gặp  cảnh  nghịch  chẳng  khởi  tâm  sân  khuể,  biết  tất  cả 

đều  là  giả  hết.   Cho  nên  phải  bắt  chước  Phật,  Bồ  Tát  du  hý  thần 

thông trong thế gian, mục đích là giúp cho hết thảy chúng sanh giác 

ngộ,  giúp  người  khác tức  là  giúp chính  mình,  mình  và  người  không 

hai (tự tha bất nhị).  Tu phước phải bắt đầu từ những chỗ này. 

‘Quy  y  Tăng,  Chúng  Trung  Tôn’.   Chúng là  đoàn  thể.  Tăng đoàn  là 

đoàn thể đáng được tôn kính nhất trong thế gian và xuất thế gian.  Vì 

đây là đoàn thể tu học ‘Phật pháp’;  Phật là đại giác, Pháp là ly dục, 

ly dục là xa lìa hết thảy vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, cho nên 

chẳng  có  đoàn  thể  nào  có  thể  hơn  được.   Chúng  ta  phải  hiểu,  phải 

học  tập,  phải  làm  cho  bằng  được!   Giới  điều  của  Lục  Hòa  Kính  là 

Kiến Hòa Ðồng Giải, Giới Hòa Ðồng Tu, Thân Hòa Ðồng Trụ,  Khẩu 

Hòa Vô Tránh, Ý Hòa Ðồng Duyệt, Lợi Hòa Ðồng Quân, đây là Phật 

chế định ra cho những người chẳng triệt để hiểu rõ, chẳng chịu làm 

thực sự.  Người có thể triệt để hiểu rõ, thực sự dụng công tu học thì 

tự nhiên phù hợp với Lục Hòa Kính và sẽ chẳng cần những giới điều 

này.  Nếu chúng ta chẳng đạt đến trình độ hiểu rõ triệt để thì Lục Hòa 

Kính  đối  với  chúng  ta  vô  cùng  quan  trọng,  có  thể  làm  tăng  thượng 

duyên  cho  chúng  ta,  giúp  chúng  ta  đi  trên  con  đường  ngay  thẳng, 

đây  là  từ  bi  và  thiện  xảo  phương  tiện  của  đức  Phật,  chúng  ta  nhất 

định phải y giáo phụng hành. 

---o0o--- 

3.Giáo - Lý - Hạnh - Quả   (Buổi sáng 28-11-98) 

Trong kinh Hoa Nghiêm, Thế Tôn nói đến thế chủ hộ trì chánh pháp 

một cách tường tận.  Chánh pháp là gì?  Như Lai nói đến ‘Giáo - Lý - 

Hạnh  -  Quả’,  [Giáo  -  Lý  -  Hạnh  -  Quả]  được  xưng  là  chánh  pháp. 

Sau khi Phật diệt độ, chúng đệ tử đem những lời Phật nói chép thành 

văn  tự  gọi  là  kinh  điển.   Những  lời  nói  và  văn  tự  này  tức  là  ‘Giáo 

Pháp’, giáo pháp nói rõ về chân lý của vũ trụ nhân sanh, lý này là  y 

cứ  cho những gì  Như  Lai  thuyết  giáo  pháp,  cũng như  kinh  Bát  Nhã 

gọi là ‘Chư Pháp Thật Tướng’, cho nên giáo lý có lý luận chính xác, 

viên  mãn,  đây  tức  là  ‘Lý  pháp’.   Nếu  đời  sống  của  hết  thảy  chúng 

sanh  tương  ứng  với  lý  luận  và  chân  tướng  sự  thật  thì  được  gọi  là 

chánh hạnh, và cũng tức là sanh hoạt của Phật, Bồ Tát.  Ngược lại, 

nếu phản nghịch với chân tướng sự thật thì là tư tưởng, hành vi sai 

lầm.  Sửa đổi cho đúng những tư tưởng và hành vi sai lầm để tương 

ứng  với  chư  pháp  thật  tướng  thì  xưng  là  tu  hành,  đây  là  ‘Hạnh 

pháp’.  Khi tư tưởng và ngôn hạnh của chúng ta tương ứng với chư 

pháp thật tướng thì có thể đạt được sự khoái lạc chân thật cứu cánh 

viên mãn trong cuộc sống, đây tức là ‘Chứng quả’. 

Ðây là sự cống hiến cho chúng sanh khi Như Lai xuất hiện trong thế 

gian.  Ðây là việc hết thảy chúng sanh vô cùng cần thiết, bất luận là 

chánh hạnh chúng sanh (tức là Bồ Tát, Duyên Giác, Thanh Văn) hay 

là tà hạnh chúng sanh (tức là lục đạo chúng sanh) đều vô cùng cần 

thiết.  Chư Phật Như Lai đem kinh nghiệm, phương pháp, và những 

lợi  ích  sau  khi  tu  chứng  của  mình,  chẳng  dấu  diếm  mảy  may  gì  để 

dạy dỗ hết thảy chúng sanh, đây chính là giáo dục Phật đà, tức là sự 

giáo học của đức Phật, thường được xưng là ‘Nền giáo dục chí thiện 

viên  mãn  của  đức  Phật  đối  với  chín  pháp  giới  chúng  sanh’.   Sự  thị 

hiện  và  giáo  học  của  đức  Phật  đối  với  hết  thảy  chúng  sanh  chẳng 

yêu cầu, đòi hỏi gì hết.  Nhưng hiện nay có một số người giảng kinh 

thuyết pháp còn bán vé vào cửa, đây là ‘buôn bán Như Lai’, phá hoại 

hình tướng của Phật Giáo.  Kinh Hoa Nghiêm nói  đây là hiện tượng 

kỳ  quái  trong  thời  Mạt  Pháp.   Ðức  Phật  là  một  người  làm  công  tác 

nghĩa  vụ  giáo  dục  xã  hội,  ‘nghĩa  vụ’  là  chỉ  có  ‘hiến  dâng’  chứ  tuyệt 

chẳng có đòi hỏi, đây là chỗ Phật, Bồ Tát đáng cho người kính mến. 

Lúc đức Phật trụ thế Ngài sống một đời sống có tiêu chuẩn sanh hoạt 

thấp nhất, mỗi ngày ăn một bữa, đêm ngủ dưới gốc cây, đó là để làm 

gương  cho  chúng  sanh,  làm  mô  phạm,  chúng  ta  nên  noi  theo,  học 

tập. 

Phát  tâm  xuất  gia  làm  đệ  tử  Phật  phải  gánh  vác  nguyện  vọng  giáo 

hóa  chúng  sanh  của  đức  Phật.   Trước  hết  phải  hiểu  rõ  cái  hình 

tướng thân thể này là giả, chẳng phải định tướng, nếu chấp trước cái 

tướng  này  là  nhất  định,  chấp  cái  tướng  này  là  Ta  thì  vĩnh  viễn  sẽ 

không thể thoát ly luân hồi.  Vả lại cái chấp trước này cũng nhất định 

sẽ chẳng như nguyện vọng của bạn; sau khi chết đi nếu đọa vào cõi 

súc sanh thì sẽ hiện thân súc sanh, đọa cõi ngạ quỷ thì sẽ hiện thân 

ngạ  quỷ,  chẳng  giống  cái  thân  bây  giờ;  cho  dù  sanh  đến  cõi  người 

hiện thân người thì cũng sẽ thay đổi mặt mày, đó là sự thật.  Thế nên 

nhất định chẳng nên chấp  trước, nhất định  xả bỏ phân  biệt và chấp 

trước.  Chư Phật Như Lai chẳng có thân tướng cho nên mới có  thể 

tùy loại hóa thân, chúng sanh có cảm thì Phật sẽ thị  hiện ứng hóa. 

‘Phàm  những  gì  có  tướng  đều  là  hư  vọng’,  Tướng  thiên  biến  vạn 

hóa,  Tướng  có  Dụng  chẳng  có  Thể  cho  nên  nhất  định  đừng  chấp 

trước. 

Tướng là giả, Phật thuyết pháp cũng là giả, Phật chẳng có định pháp 

gì để nói, Phật chẳng có pháp gì để nói.  Phật thuyết pháp hoàn toàn 

căn  cứ  vào  căn  bịnh  của  chúng  sanh,  tùy  theo  chứng  bịnh  mà  cho 

thuốc; căn bịnh của chúng sanh sai khác muôn vàn cho nên Phật đều 

ứng cơ thuyết pháp.  Chúng ta học thuyết pháp cứ cho pháp là định 

pháp, nhất định phải dùng một cách nào để nói thì là sai rồi.  Pháp có 

nguyên lý nguyên tắc nhất định, nhưng chẳng có phương pháp nhất 

định,  nên  Phật  giảng  kinh  là  dựa  trên  nguyên  lý  nguyên  tắc  nhất 

định.   Những  người  kết  tập  kinh  tạng  tuy  nói  là  học  trò  của  Phật 

nhưng thật ra đều là chư Phật Như Lai ứng hóa đến, đúng như câu 

‘Một  vị  Phật  ra  đời,  ngàn Phật  ủng  hộ’,  vì  vậy  các  ngài  kết  tập  kinh 

tạng  có  thể  theo  đúng  nguyên  lý  nguyên  tắc  nói  trên.   Cho  nên  khi 

người  chân  chánh lãnh ngộ mở  cuốn  kinh  ra,  mỗi  chữ  mỗi  câu  đều 

linh hoạt sống động, nói ngang nói dọc gì cũng chẳng trái ngược với 

nguyên lý và nguyên tắc, đây là chánh pháp. 

Chánh  pháp  tức  là  ‘Giáo  -  Lý  -  Hạnh  -  Quả’,  chánh  giáo,  chánh  lý, 

chánh  hạnh,  chánh  quả  chỉ  cần  chẳng  trái  ngược,  bất  luận  thuyết 

pháp  như  thế  nào  đều  xưng  là  chánh  pháp.   Nhưng  trong  kinh  dạy 

chúng ta ‘chánh pháp’ nhất định phải xây dựng trên cơ sở của ‘chánh 

hạnh’,  nếu  chẳng  có  chánh  hạnh  thì  sẽ  chẳng  có  chánh  giải.   Cho 

nên  muốn  làm  được  ‘Tín  -  Giải  -  Hành  -  Chứng’  thì  phải  thực  hiện 

được  ‘Giáo  -  Lý  -  Hạnh  -  Quả’,  đó  chính  là  ‘Tín  -  Giải  -  Hành  - 

Chứng’. 

Trong quá trình này phải có một sự nhận thức chính xác, nhận thức 

tận hư không trọn khắp pháp giới đều là chính mình, thế nên khi đối 

xử với hết thảy chúng sanh thì niệm niệm phải vì lợi ích chúng sanh. 

Phàm phu tu học chẳng thể khế nhập là vì niệm niệm đều vì cá nhân 

mình, chẳng nghĩ đến người khác.  Chư Phật, Bồ Tát niệm niệm đều 

vì  chúng  sanh,  chẳng  vì  mình,  vì  tận  hư  không  trọn  khắp  pháp  giới 

tức  là  chính  mình,  hết  thảy  chúng  sanh  đều  là  chính  mình,  trên  từ 

chư Phật Như Lai, dưới đến chúng sanh trong A Tỳ địa ngục đều là 

chính mình.  Thí dụ thân thể chúng ta là do vô số tế bào tạo thành, tế 

bào tốt, tế bào khỏe mạnh ví như Phật, Bồ Tát, tế bào hư xấu, tế bào 

có bịnh ví như tam ác đạo, hết thảy đều trong một thân thể, chẳng có 

tế  bào  nào  xa  lìa  thân  thể.   Cho  nên  vì  chúng  sanh  mới  là  chân 

chánh vì chính mình, chỉ vì mình mà xả bỏ chúng sanh thì là sai lầm 

quá đỗi. 

Từ  đó  chúng  ta  mới  hoảng  nhiên  đại  ngộ,  Phật  vì  hết  thảy  chúng 

sanh tức là chân chánh vì chính mình;  nhà Phật nói về ba thân, đây 

là  Pháp  Thân.   Báo  Thân  là  trí  huệ,  triệt  để  giác  ngộ  minh  bạch  là 

Báo  Thân.   Sau  đó  dốc  toàn  tâm  toàn  lực  phục  vụ  hết  thảy  chúng 

sanh, giúp đỡ hết thảy chúng sanh giác ngộ, giúp đỡ hết thảy chúng 

sanh hồi đầu cũng ví như giúp đỡ thân thể của mình, trong thân chỗ 

nào  có  bịnh đau thì  liền  chữa  trị.   Có  thể nhận thức  hư  không  pháp 

giới là một thể thì quan niệm của chúng ta đối với hết thảy người, sự, 

và vật sẽ hoàn toàn biến đổi. 

Niệm  niệm  vì  hết  thảy  chúng  sanh,  niệm  niệm  vì  sự  hạnh  phúc  của 

toàn thể tức là chân chánh vì mình.  Ðối người, đối sự, đối vật sẽ từ 

từ tương ứng với ‘thanh tịnh, bình đẳng, giác’; khi tương ứng thì sẽ là 

Bồ Tát, tương ứng viên mãn thì sẽ thành Phật.  Một niệm tương ứng 

này  cũng  giống  như  một  tế  bào  kiện  toàn  rồi,  vĩnh  viễn  sẽ  chẳng 

sanh bịnh nữa.  Cho nên chúng ta nên thương yêu đoàn thể, thương 

yêu thế giới, thương yêu hết thảy chúng sanh, tâm lượng như vậy thì 

tự nhiên sẽ mở rộng.  Khi tâm lượng mở rộng thì chân tâm bản tánh 

sẽ hiển lộ, vô lượng trí huệ đức năng sẽ tự nhiên hiện tiền.  Cho nên 

quý  trọng  sự  dạy  dỗ  của  Phật  Ðà,  hết  lòng  nỗ  lực  tu  học  sẽ  có  thể 

khôi phục lại trí huệ đức năng sẵn có trong tự tánh. 

---o0o--- 

4.Sứ mạng của Giáo dục Phật đà trong thế kỷ hai mươi mốt 

Bài giới thiệu sáng lập Tập San Giáo Dục Phật Ðà    (Buổi sáng 13-

12-98)  

Thế giới ngày nay đã đi đến thời đại dân chủ, tự do, mở rộng; thông 

tin phát đạt, giao thông thuận tiện nhanh chóng, địa cầu hình như đã 

biến thành một thôn xóm – thôn địa cầu, việc này nói rõ nhân dân cư 

trú  trên  quả  địa  cầu  này  giao  thiệp  với  nhau  ngày  càng  thêm  mật 

thiết, gần gũi.  Quan hệ gần gũi như vậy thì từ từ sẽ phát sanh xung 

đột và mâu thuẫn giữa các đoàn thể chủng tộc, các truyền thống văn 

hóa  chẳng  đồng,  các  phương  thức  sinh  hoạt,  hình  thái  ý  thức,  tôn 

giáo  tín  ngưỡng  khác  nhau,  đây  là  một  hiện  tượng  tự  nhiên.   Hiện 

tượng  này  phải  dùng  phương  thức  thích  hợp  để  tiêu  trừ  thì  mới  có 

thể  đạt  đến  mức  đoàn  thể  chủng tộc,  văn hóa đa  nguyên  tôn  trọng, 

quan hoài, và kính ái lẫn nhau, hỗ trợ hợp tác, cùng chung sáng tạo 

phước lợi xã hội cho toàn thể văn minh nhân loại đa nguyên, đây là 

mục tiêu chung của các tầng lớp lãnh đạo toàn thế giới và các thân 

hào nhân sĩ hướng đến. 

Sự giáo học của Phật pháp được kiến lập vì vấn đề này.  Ðức Phật 

Thích Ca Mâu Ni nói với chúng ta có Tây Phương Cực Lạc thế giới, 

đó là thế giới tân hưng (mới xây dựng) do đức Phật A Di Ðà kiếp lập, 

nơi đó cũng đề xướng dân chủ, tự do, mở rộng, hoan nghinh bạn bè 

thuộc các đoàn thể chủng tộc bất đồng, cùng chung chí hướng, đạo 

hiệp đến từ bốn phương tám hướng, di dân đến địa khu ấy để cùng 

nhau sinh hoạt, tuy họ khác nhau nhưng cũng có những điểm giống 

nhau, điểm tương đồng chẳng trở ngại dị biệt, tương đồng và dị biệt 

chẳng  hai,  nhiều  màu  nhiều  sắc,  đẹp  chẳng  thể  tả,  tán  thán  kính 

trọng  lẫn  nhau,  hỗ  trợ  hợp  tác,  cùng  chung  khai  phát  Cực  Lạc  thế 

giới, cho nên những đoàn thể chủng tộc tụ tập ở địa khu ấy phức tạp 

hơn  địa  cầu  rất  nhiều.   Họ  đã  thông  qua  giáo  dục  trí  huệ  cao  đẳng 

nên  đạt  được  mục  đích  ấy.   Trong  kinh  Hoa  Nghiêm,  Hoa  Tạng  thế 

giới của Tỳ Lô Giá Na Phật cũng giống như vậy!  Thiên đường chẳng 

phải là một đoàn thể cộng đồng đa nguyên văn hóa hay sao!  Chúng 

ta quan sát kỹ đức Phật Thích Ca, đức Phật A Di Ðà, Tỳ Lô Giá Na 

Như  Lai,  Thượng  Ðế  làm  thế  nào  để  đối  diện  với  hiện  thực,  giải 

quyết những vấn đề này.  Chúng ta có thể rút tỉa khải thị từ trong đó, 

khai  mở  trí  huệ  xong  thì  sẽ  biết  làm  thế  nào  giải  quyết  vấn  đề  của 

chúng ta. 

‘Xây dựng đất nước, cai trị nhân dân, việc giáo học phải đi đầu’ (Kiến 

quốc  quân  dân,  giáo  học  vi  tiên’,  người  giác  ngộ  chân  chánh  biết 

chúng sanh tức là chính mình, thế nên Phật, Bồ Tát đều coi pháp giới 

như nhà mình, nên sự giáo hóa có thể hiện thành cõi nước an lạc. 

Trong kinh Vô Lượng Thọ đức Phật nói với  chúng ta ‘Phật sở hành 

xứ’ tức là những địa phương được đức Phật giáo hóa, có thể đạt đến 

hiệu  quả  này  chăng?   ‘Nước,  ấp,  làng  xóm  không  nơi  nào  chẳng 

được Phật giáo hóa’ (Quốc ấp khưu tụ, mị bất mông hóa), quốc gia, 

địa khu, thành thị, thôn trang, hết thảy chỗ ở của chúng sanh chẳng 

đồng đoàn thể chủng tộc được sự giáo hóa của đức Phật,  đều thay 

đổi lòng dạ hẹp  hòi của họ, mở rộng tâm lượng, bao dung hết thảy, 

hòa  đồng  hết  thảy,  lại  có  thể  chẳng  làm  hoại  hết  thảy,  từ  từ  có  thể 

đạt được hiệu quả  ‘thiên hạ hòa thuận’, và cũng tức là hết thảy mọi 

người khác chủng tộc đều có thể đối xử hòa mục, tùy thuận lẫn nhau, 

hiện nay gọi là ‘hoàn cảnh chuyển theo tâm chúng sanh’.  Nếu người 

người ai cũng có thể biết đủ, chỉ lấy những gì mình cần mà thôi, tuyệt 

đối  chẳng  vượt  quá  phận  mình,  chẳng  xâm  phạm  người  khác,  như 

vậy thì thiên hạ sẽ được hòa thuận.  Những đoàn thể chủng tộc khác 

nhau  trên  quả  địa  cầu  đều  có  thể  chung sống  hòa  bình,  thuận theo 

quy luật thiên nhiên, nhân tâm trở nên lương thiện, người đối xử với 

người phải chân thành, tuyệt chẳng gian dối, tâm địa của người nào 

cũng  thanh  tịnh,  bình  đẳng,  từ  bi,  đầy  đủ  trí  huệ,  lòng  yêu  thương; 

hoàn  cảnh  cư  trú  của  chúng  ta  tự  nhiên  sẽ  trở  nên  ‘  mặt  trời,  mặt 

trăng  trong  sáng,  mưa  thuận  gió  hòa,  tai  họa  ôn  dịch  đều  chẳng 

sanh’ (nhật nguyệt thanh minh, phong vũ dĩ thời, tai lệ bất khởi).  Cho 

dù  chẳng  thể  cắt  đứt  hết  thảy  hoạn  nạn  thì  nhất  định  cũng  sẽ  hòa 

hoãn, giảm bớt. 

Người  Trung  Quốc  chú  trọng  phong  thủy,  phong  thủy  tức  là  hoàn 

cảnh  cư  trú  của  chúng  ta,  đích  thật  chuyển  biến  theo  tình  cảm,  tư 

tưởng con người, đó chính là cảnh tùy tâm chuyển.  Người xưa nói: 

‘người  có  phước cư ngụ ở đất  phước’ (phước  địa phước  nhân cư), 

cũng  là  đạo  lý  này.   Bởi  vậy  nên  chúng  ta  cần  phải  biết  cách  tu 

phước,  tích  phước,  sau  đó  mới  được  quốc  thái  dân  an,  tai  hại  do 

người gây ra có thể vĩnh viễn tiêu trừ.  Chúng ta tuân theo đạo đức, 

đề xướng nhân nghĩa, hy vọng có thể đạt đến người người đều hiểu 

lý, đều có thể nhường nhịn, đối xử theo lễ với nhau,  tránh khỏi cạnh 

tranh. 

Cạnh  tranh  chẳng  phải  là  một  việc  tốt,  đến  sau  cùng  nhất  định  sẽ 

sanh ra xung đột quyền lợi, chẳng nhường nhịn lẫn nhau, vậy thì tai 

nạn  do  người  tạo  ra  sẽ  chẳng  thể  tránh  khỏi.   Từ  những  môi  giới 

thông  tin  chúng  ta  biết  được  hiện  nay  các  nơi  trên  thế  giới  tai  nạn 

dồn  dập,  vả  lại  mỗi  năm  càng  nghiêm  trọng  hơn  trước,  ngày  càng 

nghiêm  trọng  hơn  lần  trước,  hơn  nữa  chẳng  có  dấu  hiệu  giảm  bớt, 

đây  là  một  chuyện  lớn  làm  cho  cả  nhân  loại  âu  lo.   Nếu  mọi  người 

muốn  tiêu  trừ  thiên  tai  nhân  họa  thì  phải  biết  sự  quan  trọng  của  lễ 

nhượng và  nhẫn  nhường.   Phật  nói  với  chúng  ta  đó  chẳng  phải  chỉ 

làm  lợi  ích  cho  mình  mà  cũng  là  lợi  ích  xã  hội,  lợi  ích  cho  hết  thảy 

chúng sanh trong thế gian.  Nếu chỉ biết vì lợi  ích của mình thì nhất 

định sẽ gây hại cho người khác,  gây  hại cho kẻ khác thì sẽ kết oán 

thù  với chúng sanh.  Sanh mạng  này  chẳng  phải chỉ có một  đời mà 

thôi, mà là vĩnh hằng, nếu những oán thù này chẳng thể hóa trừ, oan 

oan  tương  báo,  [oan  trái  dây  dưa]  chẳng  bao  giờ  dứt.   Cho  dù  đời 

này chẳng tạo ra tai nạn to lớn, sau này lúc nhân gặp duyên thì kiếp 

nạn  từ  trước  đến giờ  chưa  có  vẫn  sẽ  xảy  ra,  đây  là  tự  làm  tự  chịu, 

cho nên chúng ta phải hiểu rõ đạo lý, hiểu rõ chân tướng sự thật này. 

Tôi hy vọng tập san này sẽ có thể dùng tông chỉ Phật pháp hiện đại 

hóa,  bản  địa  hóa  để  khuyến  đạo  người  ta  đối  xử  hòa  mục,  tuyên 

dương  giáo  nghĩa  Ðại  Thừa,  đạt  đến  mục  tiêu  đa  nguyên  văn  hóa 

cùng tồn cùng vinh.  Cũng giống như lời kinh dạy: ‘Mạnh chẳng bức 

hiếp  yếu,  ai  cũng  được  lợi  ích’  (cường  bất  lăng  nhược,  các  đắc  kỳ 

sở), nếu chúng ta có thể thiết thật thực hiện quan niệm này, và phát 

triển rộng ra thì tập san này sẽ thành công.  Tôi tin tưởng nó sẽ thực 

sự  cống  hiến  cho thời  đại  này,  hy  vọng  mọi  người  chúng  ta  vì  mục 

tiêu này cùng nhau khích lệ. 

---o0o--- 

5.Cảm tưởng sau khi thăm viếng Hồi Giáo (Buổi sáng 16-12-98)  

Chúng tôi đã đi thăm viếng viện dưỡng lão và cô nhi viện của những 

người  Hồi  Giáo;  phương  pháp  quản  lý,  tinh  thần  làm  việc,  thái  độ 

thành khẩn của họ làm cho người ta kính phục.  Trên phương diện kỹ 

thuật, họ lợi dụng máy điện toán (máy vi tính, computer) dạy học, học 

sinh  nhỏ  nhất  mới  có  bốn  tuổi.   Do  đây  có  thể  biết  họ  đối  với  việc 

truyền bá giáo nghĩa còn làm hoàn hảo hơn chúng ta nhiều, có nhiều 

chỗ  đáng cho  chúng  ta  học  tập.   Ðặc  biệt là  tinh  thần  đoàn  kết, tập 

trung  lực  lượng  là  chẳng  có  đoàn  thể  nào  khác  có  thể  sánh  bằng. 

Ðiều  thứ  ba  trong  Tam  Quy  Y  là  ‘Quy  y  Tăng,  chúng  trung  tôn’. 

Chúng là đoàn thể, Tăng đoàn là đoàn thể đáng được người tôn kính 

nhất  trong  những  đoàn  thể  của  thế  gian  và  xuất  thế  gian  vì  Tăng 

đoàn làm được ‘Lục Hòa Kính’.  Chúng tôi thấy những người đạo Hồi 

này  tuy  chẳng  có  điều  lệ  Lục Hòa  Kính  nhưng  sự  đoàn  kết  và  cách 

làm của họ phù hợp với Lục Hòa Kính, việc này đáng để cho chúng 

ta phản tỉnh. 

Ðối với hết thảy sự lý, nghiệp nhân quả báo nhìn thấy được rõ ràng 

nhất,  triệt  để  nhất  là  chư  Phật,  Bồ  Tát.   Ðó  là  ‘người  đương  sự  thì 

mê,  người  bàng  quan  thì  sáng  suốt  hơn’  (đương  cục  giả  mê,  bàng 

quan giả thanh).  Chư Phật, Bồ Tát là người bàng quan, chẳng phải 

là  người  trong  cuộc  nên  họ  có  thể  nhìn  thấy  rõ  ràng.   Người  trong 

cuộc có phân biệt, chấp trước, người bàng quan chẳng có phân biệt, 

chấp trước, hết thảy đối với họ chẳng liên can.  Do đó có thể biết nếu 

muốn đạt được trí huệ giống như chư Phật, Bồ Tát, thì nhất định phải 

làm  người  bàng  quan,  và  cũng  tức  là  phải  buông  xuống  phân  biệt, 

chấp trước; đối với hết thảy sự lý, cảnh duyên, nghiệp nhân quả báo 

mới có thể rõ ràng, thấu triệt, mới biết xử lý công việc như thế nào. 

Chân  tướng sự thật  rốt  ráo chính là ‘vạn pháp đều là không’, người 

trên  trời  nói  với  Hồng  lão  cư  sĩ  ‘Ðến  cũng  không  không,  đi  cũng 

không không’, đó là chân tướng sự thật rốt ráo.  Ý nghĩa của hai chữ 

‘Ðến’ và ‘Ði’ là chỉ cho sự sanh diệt của tâm niệm, tâm niệm sanh tức 

là ‘đến’, diệt tức là ‘đi’, đến - đi đều là trong vòng sát na.  Hiểu rõ ý tứ 

này  thì  đương  lúc  đó  sẽ  là  ‘không  không’.   Phật  pháp  giảng  về  tam 

không  –  nhân  ngã  không,  pháp  ngã  không,  không  cũng  không,  sau 

cùng ngay  cả chữ không  này  cũng ‘không’ luôn, tức là  ngay cả tâm 

niệm  ‘không’  cũng  chẳng  thể  phân  biệt,  chấp  trước.   Phân  biệt 

không,  chấp  trước  không  thì  vẫn  chẳng  không,  vì  vẫn  còn  cái  ‘tâm 

niệm không’ này, cho nên mới nói ‘cái không này’ cũng phải không. 

Ðoạn hết sạch vọng tưởng, phân biệt, chấp trước thì tâm thanh tịnh, 

tâm bình đẳng sẽ hiện tiền, sẽ đạt  được trí  huệ giống chư Phật, Bồ 

Tát. 

Ðại Thừa giáo nói có ‘Tướng’, có thể thọ dụng.  Nhưng phải hiểu ‘có’ 

này là huyễn có, Dụng cũng chẳng chân thật, vì Thể Tánh là không. 

Thể  là  tịch  tịnh,  tịch  tịnh  tức  là  chân  không.   Sâm  la  vạn  tượng,  y 

chánh  trang  nghiêm  đều  dựa  vào nó  mà  sanh  khởi,  Duy  Thức  Tam 

Tánh  nói  ‘Y  Tha  Khởi  Tánh’7,  chân  không,  tịch  tịnh  là  ‘Viên  Thành 

Thật Tánh 8’.  Nhất định phải hiểu được Viên Thành Thật thì mới hiểu 

được  Y  Tha  Khởi.   Sau  đó  mới  biết  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp 

trước  là  ‘Biên  Kế  Chấp’,  biên  là  biên  kiến,  kế  là  phân  biệt,  chấp  là 

chấp  trước.   Xả  bỏ  Biên  Kế  Chấp  thì  Y  Tha Khởi  sẽ  chẳng  chướng 

ngại, do đó ‘lý sự vô ngại, sự sự vô ngại’  

Chúng ta đối với hết thảy pháp trong thế gian và xuất thế gian đều lọt 

vào phân biệt, chấp trước mà chẳng biết buông xuống, đây chính là 

mê, chướng ngại trí huệ đức năng vốn sẵn có trong tự tánh, làm cho 

nó chẳng thể hiện tiền, do đó chư Phật, Bồ Tát, tổ sư đại đức chẳng 

ai  không  khuyên  chúng  ta  buông  xuống.   Buông  xuống  là  phước, 

nhìn thấy thấu suốt là huệ.  Phước huệ của Phật viên mãn nên được 

xưng là ‘Nhị Túc Tôn’.  Triệt để buông xuống thì huệ mới viên mãn. 

Tây phương có một cuốn sách nói con người từ lúc lọt lòng liền quan 

sát cha mẹ và những người  xung quanh, chẳng hay  chẳng biết dần 

dần dưỡng thành tập quán ưa thích khống chế người khác và không 

chế hoàn cảnh, do đó sanh ra dục vọng đi cướp đoạt.  Dục vọng này 

che  phủ  linh  tánh  của  mình,  làm  cho  đời  sống  cả  đời  này  vô  cùng 

đau khổ, tạo ra vô lượng vô biên tội nghiệp.  Tác giả cuốn sách này 

chẳng có học Phật, cũng chẳng đọc kinh Phật, nhưng những câu nói 

này rất có đạo lý.  Ðây là  đoạn văn lưu lại từ vài  ngàn năm trước ở 

Nam Mỹ châu. 

Cho  nên  ưa  thích  khống  chế  người  khác,  cướp  đoạt  đồ  vật  của 

người  khác  làm  lợi  ích  cho  mình  là  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp 

trước.  Mê càng sâu, phiền não tập khí càng nặng, tạo ra tội nghiệp 

càng  lớn,  thì  làm  sao  có  lý  chẳng  thọ  quả  báo  cho  được?   Nghiệp 

nhân quả báo là mấu chốt của sự chuyển biến trong thập pháp giới. 

Phật  nói:  ‘Phật  pháp  cũng  do  nhân  duyên  sanh’.   Phàm  phu  muốn 

thành Phật thì phải  chuyển biến, chuyển về mặt thiện nhất, làm cho 

tự tánh khôi phục viên mãn rốt ráo, lúc đó được xưng là thành Phật. 

Ðức Phật độ chúng sanh là công việc này.  Lúc nào chúng sanh giác 

ngộ,  lúc  nào  gặp  được  duyên  phần,  mỗi  người  đều  chẳng  giống 

nhau.   Chư  Phật,  Bồ  Tát  có  trí  huệ  quán  cơ,  quán  cơ  là  dùng  ‘Căn 

Bản  Trí’,  cảm  ứng  đạo  giao  cùng  hết  thảy  chúng  sanh.   Giáo  hóa 

chúng  sanh,  thiện  xảo  phương  tiện  là  thuộc  về  ‘Hậu  Ðắc  Trí’;  biết 

thời  tiết  nhân  duyên  thành  thục  hay  chưa,  biết  làm  thế  nào  để  tiếp 

xúc, làm thế nào thuyết pháp. 

Không những chúng ta phải dùng Lễ để đối xử với các tôn giáo khác, 

đối  với  đồng  tu  học  Phật  cũng  phải  có  lễ  mạo.   Mọi  người  tu  học 

pháp  môn  khác  nhau,  nhất  định  phải  tôn  trọng  lẫn  nhau,  chẳng  thể 

phá hoại lẫn nhau.  Nếu phá hoại lẫn nhau thì dù công phu tu học có 

tốt  cách  mấy  cũng  phải  đọa  tam  đồ  thọ  quả  báo.   Ðó  chính  là  ‘Thà 

khuấy động nước ngàn sông chứ chẳng động tâm của người tu đạo’ 

(Ninh  động  thiên  giang thủy,  bất  động  đạo  nhân tâm),  phá  hoại  đạo 

tâm của người khác, không hay không biết thì đã tạo nên tội ‘phá hòa 

hợp tăng’, quả báo sẽ là ở A Tỳ địa ngục.  Thí dụ nếu bạn đến đạo 

tràng  Thiền  Tông  khuyên  họ  niệm  A  Di  Ðà  Phật,  tự  cho  là  mình  có 

công,  thật  ra  là  đã  phạm  một  sai  lầm  rất  lớn.   Người  ta  tham  thiền 

mấy chục năm gần thành công rồi, bạn lại đến phá hoại, đây là tạo tội 

nghiệp,  chẳng  có  nhiều  người  biết  được  đạo  lý  này.   Bởi  vậy  nên 

phần  đông các  đạo  tràng  chẳng dám  tùy  tiện mời  pháp  sư,  đại  đức 

để giảng kinh thuyết pháp là sợ họ chẳng biết quy củ, trái lại tạo ra tội 

nghiệp.   Bất  luận  tông  phái  nào  chỉ  cần  là  pháp sư  chân chánh  biết 

quy  củ,  mời  họ  đến  giảng kinh  thuyết  pháp,  đối  với  đại  chúng  tuyệt 

đối có lợi ích.  Pháp sư chân chánh biết quy củ sẽ biết tán thán đạo 

tràng của người khác, tán thán pháp môn của người khác, tán thán vị 

thiện tri thức chỉ đạo họ. 

Tôi ở Hương Cảng giảng kinh năm 1977, pháp sư Thánh Nhất ở núi 

Ðại Dự mỗi ngày đều đến nghe kinh, nghe xong rất hoan hỷ nên mời 

tôi đến thăm viếng chùa Bảo Liên.  Ðây là một đạo tràng Thiền Tông 

mỗi  ngày  có  bốn  mươi  mấy  vị  tọa  hương,  còn  có  mấy  vị  xuất  gia 

người ngoại quốc, vô cùng quý báu!  Tôi giảng khai thị ở thiền đường 

từ đầu đến cuối chẳng đề cập đến một câu A Di Ðà Phật nào cả.  Tôi 

tán  thán  đạo  tràng  thanh  tịnh  trang  nghiêm,  tán  thán  Thánh  Nhất 

pháp  sư  là  một  vị  thiện  tri  thức  chân  chánh,  tán  thán  đại  chúng  là 

tăng đoàn hòa hợp.  Thế nên Thánh Nhất pháp sư mới dám mời tôi 

đến giảng, thầy biết tôi là người hiểu quy củ, sẽ chẳng phá hoại đạo 

tràng, sẽ làm cho thính chúng tăng thêm lòng tin đối với pháp môn và 

lão sư. 

Năm 1987 lần đầu tiên tôi đến Tân Gia Ba giảng kinh, pháp sư Diễn 

Bồi  mời  tôi  đến  đạo  tràng  của  thầy  giảng  khai  thị  cho  tín  chúng. 

Pháp sư Diễn Bồi tu Di Lặc Tịnh Ðộ nên tôi tán thán Di Lặc Tịnh Ðộ, 

tán thán đạo tràng của họ, tán thán pháp sư.  Tôi chẳng nói đến một 

câu A Di Ðà Phật nào  cả, và cũng chẳng nói Di  Lặc Tịnh Ðộ chẳng 

bằng Di Ðà Tịnh Ðộ. 

Nếu tín chúng không có một phương pháp và mục tiêu tu hành nhất 

định  nào  cả  thì  chúng  ta  có  thể  khuyên  họ  niệm  Phật.   Nếu  đã  có 

pháp môn tu học thì không nên thay đổi, thay đổi họ chỉ có thể nói lúc 

ở riêng nơi khác, nếu nói tại đạo tràng của họ thì sẽ phá hoại sự tu 

học, đây là tội lỗi rất lớn.  Bởi vậy nên những pháp sư học giảng kinh 

nhất định phải hiểu lễ tiết. 

Chúng tôi đến đạo tràng Hồi Giáo nhất định phải tán thán Thượng đế 

‘Allah’ của họ, chẳng thể tán thán A Di Ðà Phật.  Cũng giống như đến 

nhà  người  khác  thì  phải  biết  tôn  trọng  chủ  nhân,  đây  là  đạo  lý  của 

người làm khách, và cũng là điều kiện căn bản của việc làm người. 

Nhất  định  phải  biết  tôn  trọng  người  khác,  thương  yêu  người  khác, 

giúp  đỡ  họ,  tuyệt  đối  chẳng  thể  phá  hoại,  vì  thành  tựu  cho  người 

khác chính là thành tựu cho mình. 

Ðức Thế Tôn đối đãi với những tôn giáo khác tuyệt đối chẳng khuyên 

họ xả bỏ tôn giáo của họ để đến cùng ngài tu học Phật pháp.  Hành 

vi ấy cũng giống như khuyên họ bỏ cha mẹ để đi theo mình học, đó 

là  sai  lầm.   Phật  pháp  được  xây  dựng  trên  cơ  sở  hiếu  thân  (hiếu 

dưỡng cha mẹ), sau khi học Phật thì càng phải hiếu kính cha mẹ hơn 

lúc  trước,  càng  yêu  thương  Thượng  Ðế  của  bạn,  càng  yêu  thương 

anh  chị  em  của  bạn,  đó  mới  là  Phật  pháp.   Bởi  vậy  nên  Phật  pháp 

được  hết  thảy  trời  người  tôn  trọng,  Phật  được  xưng ‘Thế  Tôn’  là  vì 

đạo  lý  này.   Chúng  ta  làm  đệ  tử  của  Thế  Tôn  chẳng  được  đi  đâu 

cũng phá hoại người khác.  Nhất định phải biết, phải học tập những 

thường thức cơ bản của việc xử sự, đãi người, tiếp vật này. 

---o0o--- 

E. Truyền bảo thiện tín tại gia  

1.Làm  thế  nào  để  hướng  dẫn  quyến  thuộc  học  Phật        (Buổi 

sáng 15-11-98)  

Khi các bạn đồng tu dùng pháp môn niệm Phật để hướng dẫn 

quyến thuộc học Phật nhưng gặp người nhà phản đối và chẳng tiếp 

nhận  thì  các  bạn  phải  biết  nhẫn  nại,  hết  lòng  niệm  Phật,  để  cho 

người nhà nhìn thấy tận mắt những lợi ích, công đức niệm Phật thù 

thắng,  khi  họ  đích  thân  thể  hội  được  thì  dần  dần  họ  cũng  sẽ  được 

cảm  hóa.   Khuyên  người  nhà  niệm  Phật  mà  họ  không  chịu  thì  hãy 

nghĩ  chắc  tại  mình  chưa  biểu  hiện  được  hoàn  hảo,  chẳng  thể  làm 

cho người khác tâm phục khẩu phục, cho nên tự mình phải xoay lại 

hết lòng nỗ lực tu học. 

Tuy  phương  pháp  và  đường  lối  tu  học  rất  nhiều,  có  câu  nói: 

‘Pháp  môn  vô  lượng,  đường  nào  cũng  về  đến  đích’  (Pháp  môn  vô 

lượng,  thù  đồ  đồng  quy),  mục  tiêu  phương  hướng  đều  giống  nhau, 

mục tiêu chung cực đều nhằm thành tựu vô thượng đạo, tức là thành 

Phật.   ‘Vô  thượng  đạo’  chính  là  trí  huệ  cứu  cánh viên mãn.  ‘Thành 

Phật’ chính là thành tựu trí huệ và phước đức viên mãn; người có trí 

huệ  và  phước  đức  đến  mức  rốt  ráo  viên  mãn  thì  được  xưng  là 

‘Phật’.  Vô lượng vô biên pháp môn đều nhằm đạt đến mục đích này. 

Phật dạy nhiều phương pháp như vậy là vì căn tánh, sự ưa thích, và 

dục  vọng  của  hết  thảy  chúng  sanh  chẳng  giống  nhau,  sự  giáo  học 

của  Phật  vô  cùng  hoạt  bát,  thiệt  giống  như  người  xưa  ví  với  ‘đẩy 

chiếc bè thuận theo dòng nước’, vì vậy nên tu học rất dễ dàng, rất dễ 

thành tựu, đây tức là ‘ứng cơ thuyết pháp’.  Trong hết thảy các pháp 

môn, chư Phật Như Lai đặc biệt tán thán pháp môn Niệm Phật vì duy 

chỉ có pháp môn Niệm Phật mới được hết thảy chúng sanh căn tánh 

chẳng đồng tiếp nhận, chẳng hạn định một loại chúng sanh nào, cho 

nên phạm vi nhiếp thọ vô cùng rộng lớn, hiệu quả cũng vô cùng thù 

thắng. 

Lý do của sự thù thắng này nằm ở chỗ nào?  Trong kinh có nói 

đến sự khởi nguyên của vũ trụ, vạn vật, và sanh mạng.  Ðây là điều 

mà  từ  xưa  đến  nay  những  nhà  khoa  học,  triết  học,  tôn  giáo  đầy  đủ 

thông  minh  trí  huệ  đều  mong  muốn  hiểu  rõ  nhưng  chưa  hiểu  nổi. 

Ðức Phật Thích Ca cũng vì việc này  mà xuất hiện trong thế gian để 

giải đáp chân tướng sự thật của vũ trụ nhân sanh cho chúng ta hiểu 

rõ.  Phật nói sanh mạng là một thể sanh mạng to lớn.  Phàm phu cho 

cái  thân  này  là  sanh  mạng  nhưng  chẳng  biết  thân  này  không  phải 

sanh  mạng,  thân  này  chỉ  là  sự  biểu  hiện  ở  trong  một  hình  thái  nào 

đó.   Sanh  mạng là  vĩnh  hằng,  chẳng sanh  chẳng diệt, còn thân  này 

có sanh có diệt.  Thí dụ sự biểu diễn trên sân khấu, người [nghệ sĩ] 

ví  như  sanh  mạng,  sự  biểu  diễn  ví  cho  sanh  diệt.   Trên  sân  khấu 

người  này  chẳng  có  sanh;  rời  khỏi  sân  khấu  người  này  chẳng  có 

diệt.  Nhưng nhân vật, vai trò đóng trên sân khấu khi lên sân khấu thì 

được  sanh,  rời  khỏi  sân  khấu  thì  liền  diệt.   Thế  nên  sanh  mạng  là 

vĩnh hằng bất biến, sự biểu hiện của sanh mạng thiên biến vạn hóa. 

Sân khấu của chúng ta chính là thập pháp giới.  Nếu đức Phật Thích 

Ca chẳng giải thích chân tướng sự thật này thì chúng ta làm sao hiểu 

nổi! 

Hết thảy  hiện tượng đến như thế nào?  Phật nói: ‘duy  tâm sở 

hiện duy thức sở biến’.  ‘Tâm’ là bản tánh của tự mình, chính là sanh 

mạng chẳng sanh chẳng diệt; ‘thức’ là tác dụng của sanh mạng, lúc 

sanh  mạng  khởi  tác  dụng  biến  hiện  ra  vô  lượng  vô  biên cảnh  giới. 

Nhà Pháp Tướng Duy Thức giải thích định nghĩa của ‘Thức’ chính là 

liễu  biệt,  phân  biệt.   Từ  đây  có  thể  biết  y  báo,  chánh  báo  trang 

nghiêm trong thập pháp giới là do tâm phân biệt biến hiện làm nên. 

Kinh nói: ‘Hết thảy pháp từ tâm tưởng sanh’, ngạn ngữ thế gian nói: 

‘tâm tưởng sự thành’, ý tứ của câu nói này rất sâu xa.  Ở đây thuyết 

minh  thập  pháp  giới  là  do  tâm  tưởng  của  chúng  ta  biến  hiện  ra, 

tưởng cảnh giới gì liền biến ra cảnh giới ấy, đây chính là sanh mạng. 

Nếu chúng ta  hiểu  được  ý  nghĩa của câu này và  tin sâu chẳng nghi 

thì mới thể hội được thâm ý của chư Phật Như Lai khuyên chúng ta 

tu pháp môn niệm Phật. 

Trong những cảnh giới được hiện ra, pháp giới Phật trong thập 

pháp  giới  là  viên  mãn nhất,  thù  thắng  nhất.   Pháp  giới  Phật  cũng  là 

do niệm Phật mà thành, ‘niệm Phật là nhân, thành Phật là quả’.  Cho 

nên Bồ Tát muốn thành Phật thì cũng phải niệm Phật.  Chúng ta hiện 

nay niệm Phật là đi đường tắt làm Phật, chẳng đi đường quanh co. 

Pháp  giới  Phật  cũng  có  nhiều  thứ  chẳng  đồng,  những  thứ  chẳng 

đồng  này  đều  là  do  tâm  niệm  biến  hiện  ra.   Trong  truyện  ký  có  ghi 

Thiên Thai Trí Giả đại sư đời Tùy, Ðường là đức Phật Thích Ca tái lai 

nên lời của ngài cũng giống như lời của Phật Thích Ca đích thân nói 

ra.   Ngài  nói  với  chúng  ta  Phật  có  bốn  hạng,  tức  là  Thiên  Thai  tứ 

giáo:  Tạng,  Thông,  Biệt,  Viên,  bốn  hạng Phật  này  sai  khác  rất  lớn. 

Tạng Giáo Phật và Thông Giáo Phật còn chưa kiến tánh, là địa vị cao 

nhất, phước báo lớn nhất trong thập pháp giới, nhưng vẫn chưa đột 

phá  ra  khỏi  thập  pháp  giới.   Biệt  Giáo  Phật  phá  mười  hai  phẩm  vô 

minh, tương đương với địa vị Nhị Hạnh trong Viên Giáo, vẫn còn sai 

khác với Viên Giáo Phật rất nhiều.  Vì địa vị Nhị Hạnh Bồ Tát vẫn còn 

tám ngôi vị mới tu thành Thập Hạnh viên mãn; phía trên Thập Hạnh 

còn Thập Hồi Hướng, Thập Ðịa, Ðẳng Giác rồi mới chứng đến quả vị 

Phật viên mãn.  Chúng ta niệm A Di Ðà Phật là trực tiếp chứng quả vị 

Viên Giáo Phật, vô cùng thù thắng; thế nên chư Phật, Bồ Tát chẳng 

có ai không tán thán pháp môn Niệm Phật, đây cũng là pháp môn hết 

thảy chư Phật đều tu. 

Trong  kinh  Vô  Lượng  Thọ  nói  có  rất  nhiều  Bồ  Tát  muốn  cầu 

được pháp môn này nhưng chẳng được, vì họ chẳng có cơ hội nghe 

và  cũng  chẳng  biết  có  pháp  môn  này.   Tại  sao  họ  mong  cầu  pháp 

môn này?  Chính là hy vọng chứng được quả vị Phật viên mãn sớm 

hơn.  Ðời này chúng ta gặp được pháp môn này là may mắn to lớn, 

vô cùng hiếm có!  Nếu gặp được mà chẳng tin tưởng, chẳng hiểu rõ, 

chẳng thể y giáo phụng hành thì thiệt là rất đáng tiếc.  Có cơ hội gặp 

được  mà  bỏ lỡ  là  một  sự  tổn  thất,  đáng tiếc  vô  cùng  to  lớn.  Trong 

kinh Di Ðà đức Thế Tôn xót lòng rát miệng khuyên chúng ta cầu sanh 

Tịnh Ðộ, chúng ta phải thể hội đến lòng đại từ đại bi của Như Lai. 

Niệm  Phật,  niệm  là  tưởng,  ngày  ngày  đều  tưởng  nhớ,  tức  là  trong 

tâm thật sự có đức Phật A Di Ðà, niệm niệm đều có A Di Ðà Phật; có 

A  Di  Ðà  Phật  chính  là  có  tâm,  nguyện,  và  hạnh  của  Phật  A  Di  Ðà. 

Nói  một  cách  khác,  đem  kinh  Vô  Lượng  Thọ  làm  tư  tưởng  hành  vi 

của mình thì đó chính là thực sự niệm Phật.  Niệm Phật chẳng phải 

là chỉ niệm ở ngoài miệng, niệm Phật ở ngoài miệng là tuyên truyền, 

là để niệm cho người khác nghe, để độ chúng sanh, có câu nói: ‘một 

khi  lọt  vào  tai  thì  vĩnh  viễn  làm  hạt  giống  đạo’.   Niệm  Phật  là  ‘tâm, 

nguyện, hạnh’ phải giống  y như Phật.  Tâm của Phật là chân thành, 

thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác, từ bi;  Nguyện của Phật là giúp đỡ 

hết thảy chúng sanh trong pháp giới sớm thành Phật đạo;  Hạnh của 

Phật  là  thật  sự  làm,  nguyện  chẳng  phải  giả,  chẳng  phải  nguyện 

suông, phải tùy phận tùy sức trong đời sống hằng ngày, tận tâm tận 

lực giúp đỡ hết thảy chúng sanh phá mê khai ngộ.  Ðây là sự nghiệp 

của hết thảy chư Phật, Bồ Tát, trong Phật môn gọi là ‘gia nghiệp Như 

Lai’,  cũng  chính  là  giúp  đỡ  hết  thảy  chúng  sanh  giác  ngộ.   Pháp 

phương  tiện  hạng  nhất  ở  thế  giới  Sa  Bà  là  khuyến  đạo,  dùng  cách 

giảng kinh thuyết pháp để khuyên lơn mọi người, giúp đỡ mọi người 

khai ngộ, đây là ngôn giáo; kế đó là thân giáo, làm ra hình dáng cho 

chúng  sanh nhìn  thấy.   Nếu  có  thể  làm  ngôn  giáo và  thân  giáo  viên 

mãn thì đương nhiên người nhà của bạn sẽ cảm động, sẽ tin tưởng. 

Bởi vậy nên niệm Phật vô cùng quan trọng, công đức ấy vô lượng vô 

biên, vô cùng thù thắng; không những nghiệp chướng đời này có thể 

tiêu  trừ,  nghiệp  chướng  từ  vô  lượng  kiếp  về  trước  cũng  có  thể  tiêu 

trừ.   Hơn  nữa  tiêu  trừ  ngay  trong  một  niệm,  ‘một  niệm  tương  ứng, 

một niệm Phật, niệm niệm tương ứng niệm niệm Phật’. 

Niệm niệm đều tương ứng cùng ‘chân thành, thanh tịnh,  bình  đẳng, 

chánh giác, từ bi’, tức là tương ứng với Tâm của Phật. 

Niệm niệm đều tương ứng với bốn mươi tám nguyện của đức Phật A 

Di Ðà tức là tương ứng với Nguyện của Phật. 

Niệm niệm giúp đỡ chúng sanh thì tương ứng với Hạnh của Phật. 

Vọng niệm là từ nghiệp chướng biến hiện mà thành, vọng niệm tức là 

nghiệp chướng.  Bởi vậy nên niệm niệm của chúng ta đều là Phật thì 

vọng  niệm  sẽ  không  còn  nữa,  nghiệp  chướng  cũng  sẽ  tiêu  trừ  hết; 

lúc chẳng niệm Phật và có vọng niệm tức là nghiệp chướng hiện lên. 

Thế  nên  phải  thường  niệm  Phật,  chẳng  thể  gián  đoạn  thì  nghiệp 

chướng mới tiêu trừ được.  ‘Không hoài nghi, không  xen tạp, không 

gián đoạn’ thì công phu nhất định sẽ đắc lực, đây là bí quyết của việc 

niệm Phật. 

---o0o--- 

2.Nói chuyện với Tịnh Tông Học Hội Mỹ Quốc    (Buổi sáng 05-

12-98) 

Dương  hội  trưởng  của  Tịnh  Tông  Học  Hội  Mỹ  quốc  nhờ  tôi  dùng 

màng lưới điện toán (internet) nói chuyện với mọi người và trực tiếp 

truyền  hình.   Lợi  dụng  kỹ  thuật  của  mạng  lưới  điện  toán,  tôi  ở  Tân 

Gia  Ba  nói  chuyện,  toàn  thế  giới  đều  có  thể  nghe  cùng  một  lúc, 

phương  pháp  này  rất  giống  với  lời  nói  trong  kinh  ‘chẳng  dời  đạo 

tràng  mà  biến  trọn  khắp  mười  phương’  (bất  động  đạo  tràng,  châu 

biến  thập  phương).   Hiện  nay  giao  thông  nhanh  chóng  thuận  tiện, 

thông tin phát đạt, đặc biệt là kỹ thuật của mạng lưới điện toán, ngay 

cả lúc đi  du lịch,  bất cứ ở lúc  nào,  nơi nào cũng có  thể liên lạc đến 

cùng khắp thế giới, bởi vậy nên thế giới đã thâu nhỏ lại. 

Dùng Phật pháp để nói thì vốn chẳng có lớn - nhỏ vì chẳng có một 

pháp  nào  chẳng  xứng  tánh,  tánh  đức  chẳng  có  tương  đối,  cho  nên 

trong kinh thường nói ‘chẳng thể nghĩ bàn’, đây đích thật là cảnh giới 

chẳng  thể  nghĩ  bàn.   Cảnh  giới  này  ở  ngay  trước  mắt  chúng  ta, 

nhưng vì tự mình ngu muội nên chưa phát hiện ra.  Chư Phật, Bồ Tát 

đã phát hiện ra rồi, vả lại còn rõ ràng minh bạch cho nên quý ngài trụ 

ở trong Nhất Chân pháp giới.  Nhất Chân pháp giới và thập pháp giới 

là  viên  dung,  chứ  chẳng  phải  ngoài  thập  pháp  giới  có  một  cái  Nhất 

Chân  pháp  giới,  và  cũng  chẳng  phải  ngoài  Nhất  Chân  pháp  giới  có 

thập pháp giới, trong kinh nói rất rõ ràng về đạo lý và sự thật này. 

Hiện nay kỹ thuật tiến bộ, xã hội chẳng còn đóng kín nữa.  Do đó 

chúng ta liên tưởng đến trong kinh Pháp Hoa có nói: ‘Thời Mạt pháp, 

pháp Ðại Thừa khế cơ’, đây đích thật là Thế Tôn có vô lượng trí huệ 

chân  thật.   Hiện  nay  bất  cứ  người  nào  suy  nghĩ  về  vấn  đề  gì,  nhãn 

quang  đều  phải  hướng  về  hết  thảy  chúng  sanh  trên  thế  giới,  tuyệt 

không thể chỉ nghĩ về một cá nhân, một đoàn thể, chúng ta phải nghĩ 

đến  lợi  ích  chung  của  hết  thảy  chúng  sanh  trên  thế  giới,  sự  khảo 

lượng  như  vậy  mới  chính  xác.   Nếu  mỗi  người  chỉ  nghĩ  đến  lợi  ích 

riêng của mình thì nhất định sẽ phá hoại lợi ích của đoàn thể. 

Tịnh  Tông  Học  Hội  Mỹ  quốc  vài  năm  gần  đây  có  thành  tích  rất 

khá.   Ðặc  biệt  là  lợi  dụng  đài  truyền  hình  để  chiếu  những  chương 

trình giảng kinh, phạm vi truyền hình bao gồm hết vùng bắc Mỹ châu, 

đây  là  công  đức  vô  lượng.   Quý  vị  sẽ  phát  triển  phạm  vi  đến  khắp 

bắc Mỹ châu nên mỗi vị  đồng tu tâm lượng  phải mở  rộng, bao trùm 

bắc Mỹ châu cũng chưa đủ, hy vọng có thể mở rộng đến tối thiểu là 

trùm  khắp  cả  địa  cầu,  niệm  niệm  đều  phải  nghĩ  đến  sự  an  định  và 

phồn vinh của cả địa cầu. 

Các đoàn thể chủng tộc chẳng đồng, văn hóa khác nhau, phương 

thức sinh hoạt khác nhau, tôn giáo tín ngưỡng khác nhau có thể tôn 

trọng,  kính  ái  lẫn  nhau,  hỗ  tương  hợp  tác,  cùng  nhau  duy  trì  sự  an 

định của xã hội, sáng tạo nên hạnh phúc mỹ mãn cho toàn thể nhân 

loại,  quan  niệm  và  nguyện  vọng  này  là  mục  tiêu  chung  của  bất  kỳ 

nhà  tôn  giáo  và  người  lãnh  đạo  của  học  phái  nào.   Chính  phủ  Úc 

châu đối với văn hóa đa nguyên vô cùng coi trọng, tại Queensland có 

một  Cục  Tôn  Giáo  Dân  Tộc  Thiểu  Số,  ông  Cục  trưởng  Vưu  Lý  vì 

muốn đạt đến mục tiêu này nên mỗi tháng đều tổ chức một buổi luận 

đàm đa nguyên văn hóa, mời những lãnh tụ tôn giáo và những người 

có tiếng tăm trong xã hội cùng nhau nghiên cứu thảo luận.  Hơn nữa 

ở đại học Cát Lệ Phỉ Tư hoạch định xây một ‘Trung tâm hoạt động đa 

nguyên văn hóa’, mỗi tôn giáo đều được phân phối cho một nơi dành 

để  tu  đạo.   Ðại  thính  đường  của  trung  tâm  hoạt  động  là  một  nơi  tụ 

tập  công  cộng.   Tôi  đề  nghị  học  hiệu  đương  cục  thiết  lập  một  ‘Sở 

nghiên tập  đa nguyên  văn  hóa’,  ‘nghiên’  là  nghiên cứu,  ‘tập’  là  thực 

tập,  thực  tập  nghĩa  là  phải  làm.   Nhà  Phật  nói:  ‘Giải  hạnh  tương 

ứng’,   Vương  Dương  Minh  nói:  ‘Tri  hành  hợp  nhất’,  nghĩa  là  không 

những phải biết mà còn phải làm nữa.  Sở nghiên tập đa nguyên văn 

hóa  là  để  bồi  dưỡng  nhân  tài  chuyên  nghiệp,  sứ  mạng  của  những 

nhân tài  này là nhằm hóa giải  những sự mâu thuẫn, hiểu lầm, ngăn 

cách giữa những đoàn  thể  chủng tộc  bất đồng văn hóa, làm cho tất 

cả  chúng  sanh  đều  hỗ  trợ  hợp  tác,  đối  xử  hòa  mục,  đây  là  một 

chuyện tốt, rất có ý nghĩa. 

Phật  dạy  chúng  ta  phải  phổ  độ  chúng  sanh,  câu  thứ  nhất  trong  tứ 

hoằng  thệ  nguyện  là  ‘chúng  sanh  vô  biên  thệ  nguyện  độ’,  chúng  ta 

đối với hết thảy chúng sanh không thể có tâm phân biệt, chấp trước, 

thành kiến, thiên vị.  Nhà Phật nói: ‘Thiện lợi’, lợi nghĩa là phước lợi, 

phước lợi làm thế nào đạt đến tiêu chuẩn thiện?  Phải tương ứng với 

quan niệm và sự thật của đa nguyên văn hóa, được vậy thì phước lợi 

này thiện, không những có thể tiêu trừ những tai hại do người gây ra 

mà còn có thể tiêu trừ những tai hại tự nhiên. 

Trong  kinh  nói:  ‘Y  báo  chuyển  theo  chánh  báo’,  chánh  báo  là  tâm 

người,  tâm  người  bình  hòa  (bình  tịnh,  an hòa)  thì  hoàn cảnh  cư  trú 

cũng chuyển  biến theo.  Những  năm gần đây, địa cầu phát sanh rất 

nhiều biến hóa, đem lại rất nhiều tai hại tự nhiên.  Nguyên nhân của 

việc  này  là  tâm  người  biến  đổi,  trở  thành  tự  tư  tự  lợi,  tham  sân  si 

mạn mỗi  ngày  tăng thêm,  nhân tâm  và  nhân  tánh đều  chẳng  chánh 

thường (bình thường) nên hoàn cảnh cư trú cũng trở nên chẳng bình 

thường.   Chân  chánh  hiểu  được  nghĩa  lý  này  thì  phải  khôi  phục  lại 

tâm  bình  thường,  tâm  bình  thường  chính  là  ‘tịch  tịnh’,  như  đề  kinh 

của  kinh  Vô  Lượng  Thọ  là  ‘thanh  tịnh,  bình  đẳng,  giác’;  trái  nghịch 

với năm chữ này thì tâm của chúng ta sẽ chẳng bình thường, tâm đã 

bị bịnh rồi. 

Kinh Vô Lượng Thọ nói đến y báo và chánh báo trang nghiêm của 

tây  phương  Cực  Lạc  thế  giới,  kinh  Hoa  Nghiêm  cũng  nói  đến  Hoa 

Tạng thế giới  hoàn mỹ  đến cùng cực.  Tại sao hoàn cảnh sinh hoạt 

của họ tốt đẹp như vậy?  Vì những người cư trú ở Hoa Tạng thế giới 

là bốn mươi mốt vị Pháp thân đại sĩ, tây phương Cực Lạc thế giới là 

‘nơi những  người thượng thiện tụ  hợp’ (chư thượng thiện  nhân  câu 

hội nhất xứ’.  Thế nên chúng ta phải nghĩ quả địa cầu này cũng biến 

thành Cực Lạc thế giới, Hoa Tạng thế giới, chỉ cần những người cư 

trú trên địa cầu chịu biến đổi, ai cũng chịu tu thượng thiện thì sẽ làm 

được.   Chẳng  phải  nhờ  vào  một  người,  hai  người  mà  phải  là  mọi 

người  cùng  nhau  làm  việc  này.   Thế  nên  phải  cần  có  người  chân 

chánh  phát  tâm,  đem  những  đạo  lý  và  chân  tướng  sự  thật  này  giới 

thiệu và tuyên dương rộng rãi đến toàn thế giới.  Chỉ cần mọi người 

đều hiểu rõ, đều chịu làm, hết thảy những tai nạn trên thế giới sẽ có 

thể tránh khỏi và tiêu trừ. 

Tôi  lợi  dụng  thời  gian  buổi  hợp  sáng  nay,  cống  hiến  cho  chư  vị 

những lời nói này, hy vọng chúng ta cùng nhau phát tâm, hết lòng nỗ 

lực  học  tập,  hoằng  dương,  hy  vọng  đạt  đến  mục  tiêu  thế  giới  hòa 

bình, xã hội an định, chúng sanh hạnh phúc. 

---o0o--- 

F. Ðiển tịch phải đọc  

1.Nói về ‘Hoa Nghiêm Giản Sử’ và điển tịch Tịnh Tông          

(Buổi sáng 02-12-98)  

a. Sơ lược lịch sử kinh Hoa Nghiêm. 

Kinh Hoa Nghiêm nguyên bản chỉ có một loại nhưng phân lượng rất 

lớn.   Cách  người  Ấn  Ðộ  tính  toán  kích  thước  một  tác  phẩm  bằng 

cách dùng kệ tụng làm đơn vị. Nói một bài kệ hoặc một bài tụng đều 

có  cùng  một  nghĩa,  cứ  tính  bốn  câu  là  một  đơn  vị.   Bất  luận  là  kệ 

tụng, trường hàng hoặc mật chú đều dùng bốn câu thành một đơn vị; 

trong một đơn vị, số chữ chẳng giống nhau.  Kinh Hoa Nghiêm tổng 

cộng  có  mười  vạn  bài  tụng,  tức  là  bốn  mươi  vạn  câu,  phân  lượng 

này rất lớn. 

Ðặc  biệt  là  vào  thời  cổ  đại,  giấy  chưa  được  phát  minh,  kinh  điển 

được  viết  trên  lá  Bối  (cây  Bối  đa  la).   Lá  cây  được  kết  thành  từng 

phiến  từng  phiến,  thông  thường  trên  một  mặt  có  thể  viết  được  bốn 

hàng  đến  sáu  hàng,  viết  cả  hai  mặt.   Sau  đó  xoi  lỗ  ở  hai  đầu,  dùng 

dây  xỏ  lại  thành  từng  xấp,  đây  là  phương  thức  kinh  điển  được  làm 

thành thời xưa.  Bốn mươi bốn vạn câu phải cần rất nhiều lá Bối để 

chép,  hơn  nữa  lá  cây  này  có  chiều  dầy  nhất  định  nên  có  thể  thấy 

những cuốn kinh như vậy số lượng tương đối rất lớn.  Số lượng lớn 

như vậy rất dễ bị thất lạc, cho nên lúc được truyền vào Trung Quốc, 

kinh Hoa Nghiêm là một bản kinh bị khiếm khuyết chẳng đầy đủ.  Lần 

đầu tiên được truyền vào là vào triều nhà Tấn [khoảng năm 265-420], 

chỉ có ba vạn sáu ngàn bài tụng, chỉ bằng một phần ba của mười vạn 

bài kệ tụng, hai phần ba còn lại đã bị mất đi.  Ba vạn sáu ngàn bài kệ 

tụng  này  dịch  sang  chữ  Hán  tổng  cộng  thành  sáu  mươi  quyển,  bộ 

này được gọi là ‘Tấn Kinh’, hay gọi là ‘Lục Thập Hoa Nghiêm’.  Hiện 

nay vẫn còn lưu thông nhưng người đọc tương đối ít. 

Lần thứ nhì là vào triều nhà Ðường, khoảng năm Chứng Thánh, tức 

là  lúc  Võ  Tắc  Thiên  chấp  chánh,  do  Thật  Xoa  Nan  Ðà  đại  sư 

(Siksananda  652-710)  từ  Tây  Vực  đem  đến,  so  với  lần  trước  thêm 

được chín ngàn bài tụng, tổng cộng có bốn vạn năm ngàn bài tụng, 

dịch  ra  thành  tám  mươi  quyển,  được  xưng  là  ‘Bát  Thập  Hoa 

Nghiêm’.  Kinh văn tuy chỉ có bốn vạn năm ngàn bài tụng nhưng ý tứ 

chính của kinh Hoa Nghiêm đều đã có thể đọc thấy  được.  Thế nên 

ngày  nay  chúng  ta  đọc  kinh  Hoa  Nghiêm,  có  khi  đọc  đến  một  đoạn 

nào đó, ý tứ chưa hết thì kinh văn đã chấm dứt là vì bị thiếu mất [như 

kể  ở  trên].   Nguyên  bản  Phạn  văn  của  kinh  Hoa  Nghiêm  đã  bị  thất 

truyền, hiện nay bản được bảo tồn đầy đủ nhất vẫn là bản dịch sang 

Hoa văn. 

Lần  thứ  ba  là  khoảng  năm  Trinh  Nguyên,  đời  Ðường  Ðức  Tông 

(795), Ấn Ðộ có một nước nhỏ 9 triều cống [lễ vật] cho Trung Quốc. 

Trong lễ phẩm có một bộ ‘Phổ Hiền Bồ Tát Hạnh Nguyện Phẩm’, kinh 

văn hoàn chỉnh chẳng bị thiếu khuyết, vô cùng trân quý.  Do cao tăng 

Ấn Ðộ pháp sư Bát Nhã dịch sang Hoa văn, tổng cộng có bốn mươi 

quyển,  được  gọi  là  ‘Tứ  Thập  Hoa  Nghiêm’.   Cho  nên  Tứ  Thập  Hoa 

Nghiêm  tức  là  Phổ  Hiền  Bồ  Tát  Hạnh  Nguyện  Phẩm.   Phổ  Hiền  Bồ 

Tát  Hạnh  Nguyện  Phẩm  trong  Bát  Thập Hoa  Nghiêm  chiếm  hết  hai 

mươi mốt quyển, chỉ có khoảng phân nửa của bốn mươi quyển.  Do 

đó  rõ  ràng  là  vào  đời  Ðường,  Phổ  Hiền  Hạnh  Nguyện  Phẩm  đã  bị 

thiếu hết phân nửa, đến năm Trinh Nguyên mới được thêm đầy đủ. 

Cho nên hiện nay kinh Hoa Nghiêm mỗi phẩm đều bị thiếu chỉ có Phổ 

Hiền Hạnh Nguyện Phẩm là đầy đủ mà thôi.  Hoằng Nhất đại sư dạy 

chúng  ta  phương  pháp  học  tập,  đọc  Bát  Thập  Hoa  Nghiêm  đến 

quyển năm mươi chín xong thì đọc tiếp Tứ Thập Hoa Nghiêm, cộng 

chung thành chín mươi chín quyển. 

Sau khi Bát Thập Hoa Nghiêm được phiên dịch xong, triều đình thỉnh 

Trừng  Quán  pháp  sư  (tức  là  Thanh  Lương  quốc  sư,  738-839)  viết 

chú giải cho kinh này, chú giải này được gọi là Sớ.  Sau khi Sớ này 

viết xong lúc đó có nhiều người vẫn cho rằng Sớ này còn quá thâm 

áo, sợ hàng hậu học chẳng hiểu nổi cho nên Thanh Lương quốc sư 

vô cùng từ bi lại viết thêm cuốn ‘Tùy Sớ Diễn Nghĩa Sao’.  Sớ là chú 

giải  cho  kinh.   Sao  là  chú  giải  cho  Sớ,  tức  là  chú  giải  cho  chú  giải, 

cách  này  rất  có  ích  cho  người  đời  sau  học  tập  kinh  Hoa  Nghiêm. 

Thanh Lương quốc sư chỉ viết Sớ chứ chẳng viết Sao cho Tứ Thập 

Hoa Nghiêm.  Nhưng nếu bắt đầu học tập từ Bát Thập Hoa Nghiêm, 

có  cơ  sở  của  năm  mươi  chín  quyển  đầu,  sau đó  đọc  Tứ  Thập  Hoa 

Nghiêm Sớ sẽ chẳng cảm thấy khó khăn. 

Cư  sĩ  Lý  Thông  Huyền  (635-730)  đời  Ðường,  người  đời  sau  xưng 

ngài là Lý Trưởng Giả, là người trong hoàng tộc, tuy chẳng xuất gia 

nhưng cả đời sống một đời thanh tâm ít dục của những bậc tu hành, 

cảnh  giới  rất  cao,  thần  thông  cảm  ứng  cũng  chẳng  thể  nghĩ  bàn. 

Ngài  phát  tâm  viết  chú  giải  cho  kinh  Hoa  Nghiêm,  quyển  này  được 

gọi là Hoa Nghiêm Kinh Hợp Luận. 

Hiện nay chú giải của hai người nói trên là tài liệu tham khảo tất yếu 

cho  những  người  nghiên  cứu  kinh  Hoa  Nghiêm.   Phương  thức  chú 

giải của hai người này khác nhau, Thanh Lương quốc sư thì chú giải 

cho từng câu kinh văn, đây là phương thức của Sớ Sao;  Lý Trưởng 

Giả thì viết chú giải cho từng đoạn, luận là thảo luận, phát huy điểm 

quan  trọng  trong  cả  khoa,  cả  đoạn,  đây  là  phương  thức  của  Luận. 

Sớ Sao đối với những người học Giáo rất có ích lợi, nhưng người tu 

hành thích nêu ra những điểm trọng yếu, chẳng thích giảng từng câu, 

cho  nên  có  phần  thích  cuốn  Hợp  Luận  nhiều  hơn.   Do  đó  những 

người tham thiền trong Tông  Môn  rất thích Hợp  Luận;  những người 

nghiên cứu và giảng kinh thì lại thích Sớ Sao nhiều hơn.  Tóm lại thì 

Luận có ưu điểm của Luận, Sớ Sao có chỗ hay của Sớ Sao. 

Ðầu  đời  nhà  Thanh,  phương  trượng  chùa  Dũng  Tuyền  ở  Cổ  Sơn, 

Phước  Châu là  Ðạo Bái  Thiền  Sư  đem  Sớ  và  Luận  kết  hợp  lại  làm 

thành  Sớ  Luận  Toản  Yếu.   Chỉ  thú  của  Sớ  và  Luận  chẳng  giống 

nhau, có thể dung hợp lẫn nhau đích thật chẳng dễ.  Sớ Luận Toản 

Yếu đối với người mới học Hoa Nghiêm rất có  ích, cuốn này có  thể 

nói đã đem những bộ phận tinh yếu của Sớ Sao và Hợp Luận hội tập 

lại  với  nhau,  rất  tiện lợi  cho  người  sơ  học.   Nhưng  nếu  chân chánh 

muốn thâm nhập thì vẫn phải đọc toàn bộ Sớ Sao lẫn Hợp Luận. 

---o0o--- 

b. Ðiển Tịch Tịnh Tông 

Tu  học  pháp  môn  Tịnh  Ðộ  nhất  định  phải  quen  thuộc  với  điển  tịch 

Tịnh  Tông,  tức  là  Ngũ  Kinh  Nhất  Luận.   Ngũ  kinh  gồm  có  kinh  Vô 

Lượng  Thọ,  kinh  Quán  Vô  Lượng  Thọ  Phật,  kinh  A  Di  Ðà,  Chương 

Ðại Thế Chí Bồ Tát Viên Thông  [trong kinh Lăng Nghiêm], và Phẩm 

Phổ Hiền Bồ Tát Hạnh Nguyện [trong  kinh Hoa  Nghiêm];  Nhất luận 

là  Vãng  Sanh  Luận,  tổng  cộng  gồm  có  sáu  thứ.   Phải  hiểu  rõ  tánh 

chất của mỗi thứ này thì tu học mới biết hạ thủ ở nơi nào. 

Kinh luận Tịnh Tông lấy kinh Vô Lượng Thọ làm chủ yếu, kinh Quán 

Vô  Lượng  Thọ Phật  bổ  sung  cho  kinh  Vô  Lượng  Thọ;  kinh  A  Di  Ðà 

chủ yếu là khuyên tín, khuyên nguyện.  Trong kinh A Di Ðà, đức Phật 

ba lần khuyên nguyện, khuyên chúng  ta phải phát  nguyện cầu sanh 

Tây  phương  Cực  Lạc  thế  giới.   Sáu  phương  Phật  khuyên  chúng  ta 

phải nên tin kinh này (đương tín thị kinh), ba lần khuyên phát nguyện, 

đức Phật đúng là đau lòng rát miệng.  Thế nên rất nhiều người tụng 

kinh Di Ðà vào khóa tụng sáng tối là có đạo lý của nó. 

Có thể nói chương Ðại Thế Chí Bồ Tát Niệm Phật Viên Thông là Tâm 

Kinh của Tịnh Ðộ Tông.  Phẩm Phổ Hiền Bồ Tát Hạnh Nguyện cũng 

bổ sung cho kinh Vô Lượng Thọ.  Vì kinh Vô Lượng Thọ vừa mở đầu 

có đoạn ‘đều cùng tuân tu theo đức hạnh của Phổ Hiền Ðại Sĩ’ (hàm 

cộng tuân tu Phổ Hiền Ðại sĩ chi đức), đức hạnh của Phổ Hiền Ðại Sĩ 

là Mười nguyện vương của Phổ Hiền Bồ Tát nói trong phần cuối của 

Phẩm Phổ Hiền Bồ Tát Hạnh Nguyện, đây là bổ sung cho Phổ Hiền 

Ðại  Sĩ  chi  đức,  như  vậy  thì  Tịnh  Tông  điển  tịch  đã viên mãn.   Vãng 

Sanh Luận là báo cáo tâm đắc tu học của Thiên Thân Bồ Tát, có thể 

làm  thị  phạm  cho chúng  ta.   Hiểu  rõ  tính  chất  của sáu  điển  tịch  này 

thì  tu  học  mới  biết  hạ  thủ  nơi  nào,  có  thể  làm  cho  người  tu  học  có 

lòng tin kiên định, chân chánh làm được ‘chẳng hoài nghi, chẳng xen 

tạp, chẳng gián đoạn’, được vậy thì nhất định sẽ thành tựu. 

---o0o--- 

G. Trả lời nghi vấn học Phật  

1.Làm thế nào để giải quyết vấn đề xã hội trước mắt.    (Buổi 

sáng 12-12-98) 

Trong tạp chí Mộ Tây của Tịnh Tông Học Hội Los Angeles, nội dung 

của chủ đề thảo luận trong số phát hành kỳ sau đề cập đến ‘công lợi 

chủ  nghĩa’10  phát  triển  đến  mức  cùng  cực  trong  xã  hội  hiện  đại; 

truyền  hình,  điện  ảnh,  mạng  lưới  quốc  tế  mở  rộng,  tự  do,  trong  ấy 

tràn  đầy  tình  dục  và  bạo  lực,  những  thứ  này  đã  được  đem  tới  tận 

cửa  mỗi  gia  đình,  tạo  thành  tổn  hại  lớn  lao  cho  nhân  loại.   Học  trò 

tiểu học ở Mỹ đã bắt đầu sử dụng máy điện toán, khi máy điện toán 

được nối vào mạng lưới điện toán (internet) thì liền có thể thâu nhận 

được những tư liệu, dữ kiện này.  Trẻ em còn chưa có năng lực phân 

biệt  thị  phi,  thiện  ác  mà  tiếp  nhận  những  sự  đầu  độc  này,  hấp  thụ 

những tư liệu đen tối này, tiêu thụ với số lượng khổng lồ, đây là một 

hiện tượng vô cùng đáng sợ.  Cho nên họ nói đến chủ đề ‘Nếu A Di 

Ðà Phật làm Cục trưởng Bộ thông tin’ thì may ra có thể cải biến được 

phong hóa xã hội.  Ðây là một sự tỉnh ngộ, là một cảnh giác cao độ. 

Ba  mươi  năm  trước  có  một  lần  tôi  đi  thăm  Phương  Ðông  Mỹ  tiên 

sinh,  nhằm  đúng lúc  hai  viên  chức  cao  cấp  trong  Bộ  Giáo  Dục  [Ðài 

Loan]  đến thỉnh giáo ông Phương: ‘Làm thế  nào  để đẩy mạnh công 

việc  vận  động  phục  hưng  văn  hóa  Trung  Hoa?’.   Ông  Phương  nói 

nếu  muốn  đạt  đến  hiệu  quả  lý  tưởng  của  sự  ‘Vận  động  phục  hưng 

văn hóa’ thì:   

Thứ  nhất  hết  thảy  các  tòa  báo,  tạp  chí  ở  Ðài  Loan  đều  phải  ngưng 

hoạt động. 

Thứ nhì đài truyền hình, điện đài vô tuyến cũng phải đóng cửa. 

Ông  Phương  nói  ‘Những  thứ  này  mỗi  ngày  đều  đang  phá  hoại  văn 

hóa Trung Hoa thì làm sao có thể phục hưng văn hóa cho được?’. 

Sau đó câu hỏi thứ nhì là: ‘Hiện nay nước Mỹ là nước mạnh nhất thế 

giới, trước kia La Mã cũng phải diệt vong, tương lai nhân tố đầu tiên 

làm nước Mỹ diệt vong là gì?’. 

Phương tiên sinh vô cùng nghiêm túc và trả lời: ‘Truyền hình (TV)’. 

Lúc  đó  mạng  lưới  điện  toán  còn  chưa  phát  triển,  nếu  là  bây  giờ  thì 

Phương tiên sinh nhất định sẽ trả lời: ‘Mạng lưới điện toán’. 

Việc này cùng với vấn đề quý vị đang âu lo chẳng hẹn mà gặp nhau. 

Chúng ta đối đầu với vấn đề xã hội hiện thực thì phải làm thế nào? 

Phương  pháp  của  Phương  tiên  sinh  đề  ra  quả  thật  có  hiệu  quả 

nhưng chẳng thể nào thực hiện được vì  bây giờ chẳng thể nào phế 

bỏ  những  phương  tiện  truyền  bá,  môi  giới  thông  tin  này  nổi.   Nói 

cách  khác  chúng  ta  nhất  định  phải  nhận  thức  rõ  ràng  thế  giới  hiện 

nay đang có chiều hướng tiến tới hủy diệt, tiền đồ là cả một màu đen 

tối.  Một ngày trước khi vãng sanh, lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam nói với học 

trò  đang  có  mặt  lúc  đó:  ‘Thế  gian  đã  loạn  rồi,  cho  dù  chư  Phật,  Bồ 

Tát, thần tiên hạ phàm cũng chẳng cứu vãn nổi.  Chỉ còn con đường 

sống sót duy nhất tức là niệm Phật cầu sanh Tịnh Ðộ’, đây là lời dạy 

cuối cùng của ngài. 

Những  nhà tiên tri ở Ðông và Tây  phương  đều  dự đoán  cuối thế kỷ 

hai mươi thế giới sẽ có tai nạn lớn kéo dài hơn hai mươi mấy năm. 

Sau  khi  tai  nạn  chấm  dứt  thế  giới  sẽ  có  một  ngàn  năm  hòa  bình. 

Nhân  tố  gây  ra  tai  nạn  này  là  những  gì  các  bạn  hôm  nay  đã  nhìn 

thấy. 

Trong  tình  huống  như  vậy,  hy  vọng  A  Di  Ðà  Phật  đến  làm  Cục 

Trưởng  Cục  thông  tin,  A  Di  Ðà  Phật  đến  hay  không?   Ai  có  quyền 

mời A Di Ðà Phật đến nhậm chức Cục Trưởng Cục Thông Tin?  Ðây 

là  việc  chẳng  ai  làm  nổi.   Cho  nên  hy  vọng  các  vị  đồng  tu,  ai  cũng 

đều  làm  đệ  tử  Di  Ðà,  trong  thời  đại  hiện  nay  phải  trực  tiếp  đảm 

đương  làm  phát  ngôn  viên  cho  A  Di  Ðà  Phật,  chẳng  những  phải 

tuyên  dương  Giáo  Nghĩa  Di  Ðà,  mà  còn  phải  hết  lòng  nỗ  lực  làm 

gương tốt cho người thế gian noi theo. 

Tôi giảng kinh hoằng pháp đến nay  đã được bốn mươi năm.  Trong 

bốn  mươi  năm  này  mỗi  ngày  tôi  đều  đọc  kinh,  chưa  từng  rời  khỏi 

cuốn  kinh,  huân  tu  trong  một  thời  gian  dài,  y  giáo  phụng  hành. 

Nhưng chỉ dựa vào lực lượng của cá nhân mình thì nhất định chẳng 

thể nào làm được, phải cầu mong chư Phật, Bồ Tát oai thần gia trì. 

Sự cầu mong này chẳng phải dùng một lời nói suông mà có thể cầu 

được, phải dùng tâm chân thành và thực hiện giáo nghĩa thì mới cảm 

ứng  đạo  giao.   Chúng  ta  làm  hết  lòng,  hết  sức,  chỉ  cần  thế  gian  có 

thêm  một  người  hiểu  được  Phật  lý,  thêm  một  người  nhất  tâm  niệm 

Phật thì tai nạn có thể giảm được một phần; cho dù chẳng thể hoàn 

toàn tiêu trừ thì cũng có thể trì hoãn.  Mọi người cùng nhau hết lòng 

nỗ lực làm thì nhất định sẽ có được hiệu quả. 

Mười năm gần đây tôi tuyên dương kinh Vô Lượng Thọ trên khắp thế 

giới, tôi dùng bản hội tập của lão cư  sĩ Hạ Liên Cư, bản này  do lão 

cư sĩ Lý Bỉnh Nam truyền cho tôi.  Năm Dân quốc 39 (1950) thầy Lý 

giảng kinh này ở chùa Pháp Hoa tại Ðài Trung, trên bản kinh này có 

lời chú giải tường tận của thầy.  Chúng tôi đã in ra bản kinh này cúng 

dường đại chúng.  Và thuận theo lời giao phó của thầy chúng tôi dốc 

hết tâm lực để giới thiệu và truyền bá bản kinh này khắp nơi. 

Sau đó tôi có duyên gặp được lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ, cụ nhờ tôi 

đề  xướng  ‘Tịnh  Tông  Học  Hội’,  từ  trước  đến  giờ  tôi  chưa  bao  giờ 

nghe  đến  cái  tên  ‘Tịnh  Tông  Học  Hội’,  sau  đó  mới  biết  ‘Tịnh  Tông 

Học Hội’ là do lão cư sĩ Hạ Liên Cư  đề ra  nhưng chưa  có tổ chức. 

Tôi  nhận  lời  phó  thác  của  cụ  Hoàng,  ở  tại  Gia  Nã  Ðại  thành  lập  ra 

‘Tịnh Tông Học Hội’ đầu tiên, và ở Mỹ thành lập lần thứ hai, hiện nay 

trên toàn thế giới  đã có gần năm mươi ‘Tịnh Tông Học Hội’.  Trước 

kia đạo tràng Tịnh Tông được gọi là ‘Liên Xã’, hiện nay chúng ta đổi 

tên  ‘Liên  Xã’  thành  ‘Tịnh  Tông  Học  Hội’.   Mỗi  hội  này  đều  độc  lập, 

chúng  tôi  chỉ  giúp  đỡ  và  ủng  hộ mà  thôi, chẳng có  quyền  cai  quản; 

chúng  tôi  chỉ  làm  trọn  nghĩa  vụ,  chẳng  có  quyền  lợi.   Hy  vọng  mỗi 

Học Hội đều hoằng dương kinh Vô Lượng Thọ và Tịnh Ðộ ngũ kinh, 

hết  lòng  nỗ  lực,  chắc  thật  niệm  Phật,  tự  hành  hóa  tha,  cùng  nhau 

vượt  qua tai nạn này,  đây  là việc mà  ngày  nay  chúng ta có thể làm 

được. 

Những năm gần đây chúng tôi cũng bắt đầu dạy học trên mạng lưới 

điện toán, đem Phật pháp gởi lên mạng lưới điện toán.   Xã hội  hiện 

đại là dân chủ, tự do, mở rộng, chẳng thể cấm đoán ngôn luận, sách 

vở  xuất  bản  tự  do  lưu  thông,  chúng  ta  chỉ  có  thể  giới  thiệu  chánh 

pháp của Như Lai và những lời dạy của cổ thánh tiền hiền cho người 

trong thế gian, để cho mọi người so sánh kỹ càng, tự do tuyển chọn. 

Hiện  nay  chỉ  có  thể  dùng  cách  làm  này,  nhất  định  chẳng  thể  dùng 

cách  ra  lịnh,  thời  xưa  có  thể  dùng  phương  thức  ép  buộc  người  ta, 

hiện nay chẳng thể [ép buộc người ta] được.  Cho dù là cha đối với 

con, thầy giáo đối đãi với học trò, đều phải xem như bạn bè lẫn nhau, 

ngồi  xuống  cùng  nhau  bàn  bạc,  đây  là  quan  hệ  thực  tế  giữa  người 

với  người  trong  xã  hội  hiện  đại.   Ngày  xưa  người  lớn  có  quyền  uy, 

người  nhỏ  tuổi  chỉ  phục  tùng,  tiếp  nhận  sự  chỉ  dạy.   Cách  làm  này 

đích  thật  có  lợi  ích  cho  hàng  căn  tánh  trung  hạ.   Trong  xã  hội  dân 

chủ,  tự  do,  mở  rộng  này  thì  quyền  uy  đã  không  còn  nữa,  người 

người đều bình đẳng, chỉ có trao đổi  ý kiến lẫn nhau, thương lượng 

lẫn nhau.  Trong hoàn cảnh như vậy giáo học khó khăn hơn lúc trước 

rất nhiều. 

Hơn  nữa  hết  thảy  chúng  sanh  đích  thật  là  ác  nhiều,  thiện  ít.   Bách 

Pháp  Minh  Môn  Luận  nói  Thiện  Tâm  Sở  gồm  có  mười  một  thứ,  Ác 

Tâm Sở gồm có hai mươi sáu thứ; hoàn cảnh bên ngoài cũng là ác 

nhiều  thiện  ít.   Trong  hoàn  cảnh  như  vậy  những  người  biết  hồi  đầu 

(quay lại, quay về), biết đoạn ác tu thiện quá ít.  Chúng ta chỉ có thể 

cầu mong chư Phật, chư Bồ Tát thường thị hiện trong thế gian này, 

làm gương tốt cho hết thảy chúng sanh khổ nạn.  Chư vị đồng tu giác 

ngộ  và  hiểu  rõ  rồi,  chịu  phát  tâm  quên  mình  và  vì  người  khác,  làm 

gương tốt cho xã hội đại chúng, được vậy thì các bạn sẽ là hóa thân 

của Phật, Bồ Tát đến để cứu độ những chúng sanh khổ nạn.  Bởi vậy 

nên phải ‘xoay lại cầu chính mình’, bắt đầu làm từ tâm địa của mình. 

Nếu  tự  mình  hiểu  rõ  nhưng  chẳng  chịu  hết  lòng  học  tập,  y  giáo 

phụng hành, mà lại hy vọng Phật, Bồ Tát đến ứng hóa thì chẳng thể 

được.   Chỉ  có  thể  dùng  tâm  chân  thành,  từ  bi  mới  có  thể  cùng  chư 

Phật, Bồ Tát và thánh hiền đời xưa khởi cảm ứng, tơ hào chẳng thể 

làm giả được. 

Hy  vọng  những  cán  sự,  nhân  viên  tại  Tịnh  Tông  Học  Hội  ở  Los 

Angeles  có  thể  tổ  chức  cùng  nhau đến  Tân Gia  Ba  tham  học,  quan 

sát, [tôi] tin tưởng như vậy có thể có đôi chút cống hiến giúp đỡ cho 

công việc, sự tu học, và [giảm bớt] sự lo lắng của quý vị.  Thiện tâm 

thiện  nguyện  của  quý  vị  nhất  định  sẽ  được  chư  Phật,  Bồ  Tát  tán 

thán.  Hy vọng chúng ta đem ra hành động [thực tiễn] để đối phó với 

vấn đề này, tìm ra phương pháp giải quyết. 

---o0o--- 

Phụ lục 

Trích một đoạn trong bài   

‘Tứ Thư Ngẫu Ích Giải – Thiên ‘Học Nhi’ trong Luận Ngữ’  

do Hòa  Thượng Tịnh  Không giảng  tại  Hoa  Tạng  Ðồ  Thư  Quán,  Ðài 

Bắc. Số Hồ sơ 20-1-02, trang 11  

(để giải thích thêm về danh từ ‘Tam Cương Bát Mục’ dưới lăng kính 

Phật pháp.)  

Tam Cương là gì?  Minh minh đức, Thân dân, Chỉ ư chí thiện.  Trong 

Phật pháp,  Minh minh đức chính là Tự Giác, Thân dân là Giác Tha, 

Chỉ ư chí thiện là Giác Hạnh viên mãn, là  học những điều  này!  Nói 

tóm lại tức là học ‘Minh tâm kiến tánh’.  Nho và Phật đều giống nhau, 

Minh  đức chính là Kiến tánh.  Trên ‘Minh đức’ lại thêm vào một chữ 

‘Minh’ nữa, có thể nói là Minh đức đã chẳng ‘minh’ rồi.  Thế nên mục 

đích chúng ta Học tức là làm cho ‘Minh đức’ khôi phục lại ánh sáng, 

là  cầu  việc  này,  đây  là  ‘Tự  Giác’,  tự  thọ  dụng.   Sau  khi  mình  thành 

tựu  xong mới dạy  người khác,  đây  là  việc ‘Giác tha’, là ‘Thân dân’. 

‘Chỉ ư chí thiện’ là gì?  Tức là hai thứ này chẳng hai, Tự giác chính là 

Giác  tha,  Giác  tha  chính  là  Tự  giác,  chẳng  phải  hai  việc  mà  là  một 

việc,  như  vậy  mới  chí  thiện.   Chia  nó  thành  hai  thì  chẳng chí  thiện. 

Bạn xem, người Tiểu Thừa tự giác, chẳng giác tha, họ chia thành hai 

sự  việc;   Quyền  Giáo  Bồ  Tát  giác  tha,  chẳng  biết  tự  giác,  như  vậy 

cũng chia thành hai sự việc; thế nên cả hai đều chẳng chí thiện.  Chỉ 

ư  chí  thiện  là  những  đại  Bồ  Tát,  Thật  Giáo  Bồ  Tát,  minh  tâm  kiến 

tánh, họ là ‘chỉ ư chí thiện’. 

Chúng  ta  dùng  cách  nói  của  ‘Tịch  và  Chiếu’  để  giải  thích  Tự 

giác.  ‘Tịch mà thường chiếu’ là tự giác.  ‘Chiếu’ nghĩa là hiểu rõ hết 

thảy  cảnh giới,  tâm định.  Tự Giác chú trọng trên ‘Thể’, từ Thể khởi 

Dụng, đây là Tự Giác.  Giác Tha nghĩa là ‘Chiếu mà thường tịch’, đây 

là nhiếp Dụng quy về Thể, tự mình được thọ dụng.  Bạn xem, từ Thể 

khởi Dụng, cũng nghĩa là Tự, Tha đều được lợi ích.  Lúc Giác tha, từ 

Dụng quy đến Thể, vẫn là Tự, Tha đều được lợi ích, Tự, Tha là một 

chứ  chẳng  phải  hai.   Nếu  phân  Tự,  Tha  thành  hai  thì  là  mê,  chẳng 

giác, có Tự có Tha thì chẳng thể nói đến việc Học; đến khi nào Tự và 

Tha chẳng hai, Giác Chiếu đồng thời thì đây chính là Chỉ ư chí thiện. 

Ðây là dùng ‘Tam Giác’ để giảng. 

Trong pháp Ðại Thừa nếu dùng ‘Tam Bồ Ðề tâm’ để giải thích 

thì cũng thỏa đáng.  ‘Minh minh đức’ chính là tâm thanh tịnh, đức của 

tâm  là  thanh  tịnh,  ‘Vốn  là  chẳng  có  một  vật,  chỗ  nào  có  nhuốm  bụi 

trần’;  ‘Thân  dân’  là  Từ  bi,  ‘Chỉ  ư  chí  thiện’  là  Bình  Ðẳng.  Tâm  Bình 

đẳng là ‘Trực tâm’, …  ‘Tâm đại bi’ là ‘Thân dân’. 

Ðây  là  nói Học Phật  phải  biết cương lãnh, tôi học  những gì? 

Nói từ ba Tâm Bồ Ðề thì càng rõ ràng, đạo lý của sự học vấn chẳng 

có gì khác, đó chính là ‘tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng, tâm từ bi’, đây 

tức là học vấn. 

Tam  Cương  là  mục  tiêu,  dùng  phương  pháp  gì  để  hoàn 

thành?  Phía sau là Bát Mục, dùng Bát Mục để đạt đến Tam Cương 

này.   Thứ  nhất  là  ‘Cách  Vật’,  vật  là  vật  dục.   Trong  ‘Tứ  Thập  Hoa 

Nghiêm’  chúng  ta  đọc  đến  một  đoạn  nói  rõ  tai  hại  của  vật  dục. 

Không  những  vật  dục  là  thất  tình  ngũ  dục  trong  thế  gian,  ngay  cả 

Phật pháp xuất thế gian cũng bao gồm trong ấy; chỉ cần bạn có tham, 

có ái, đều gọi là Dục. Trong chữ Cách Vật, ‘Cách’ nghĩa là ‘cách trừ’, 

là ‘cách sát’.  Trong ba nghĩa của danh từ ‘A La Hán’, có một nghĩa là 

‘Sát  Tặc’,  ‘cách  vật’  chính  là  ‘sát  tặc’.   ‘Cách’  là  chiến  đấu,  vật  dục 

chính là giặc cướp, giặc cướp hại bổn tánh của chúng ta. 

Nếu  bạn  muốn  minh  tâm  kiến  tánh,  muốn  tu  ba  tâm  Bồ  Ðề, 

việc thứ nhất phải làm chính là đoạn phiền não, tức là phải làm công 

việc  ‘cách  vật’.   Cách  vật  tức  là  chúng  ta  thường  nói  đến  ‘buông 

xuống’.   Mạnh  Tử  nói:  ‘Ðạo  Học  vấn  chẳng  có  chi  khác,  mong  cầu 

buông  tâm  mà  thôi’  (Học  vấn  chi  đạo  vô  tha,  cầu  kỳ  phóng  tâm  nhi 

dĩ’.  Chữ ‘phóng tâm’ này chính là công việc ‘cách vật’.  Buông xuống 

những gì?  Buông xuống vật dục, buông xuống phiền não.  Khi chúng 

ta  niệm  Phật,  đả  Phật  thất  thường  nhắc  đến  ‘buông  xuống  vạn 

duyên’ tức là cách vật, ‘buông xuống thân tâm thế giới’ cũng nghĩa là 

‘cách vật’, được vậy tâm mới có thể thanh tịnh, có thể chuyên nhất. 

Thứ  hai  là  ‘Trí  Tri’,  Trí  Tri  tức  là  học  pháp  môn.   Ðọc  Tụng 

giảng phía trước tức là cầu Căn Bản Trí, đây là ‘chủ tu’.  Thế thì vạn 

pháp còn lại có cần phải học hay không?  Phải học, đó là ‘trợ tu’, phải 

tu cả chánh lẫn phụ (chủ tu và trợ tu).  Chư vị phải ghi nhớ điều này. 

Mỗi ngày khóa tụng, tụng kinh luận là khóa chính, hết thảy pháp môn 

đều  phải học, đó là công khóa.  Những pháp môn này  còn phải học 

rõ ràng, nhưng chẳng phải chỉ học trên kinh điển.  Hãy nói mỗi ngày 

tôi tụng kinh Hoa Nghiêm, kinh  Hoa Nghiêm là khóa tụng chính của 

tôi,  mỗi  ngày  tôi  đọc  tụng,  còn  những  kinh  Pháp  Hoa,  kinh  Lăng 

Nghiêm, kinh Phương Ðẳng, kinh A Hàm, kinh Bát Nhã mỗi ngày tôi 

đều xem thoáng qua, ‘pháp môn vô lượng thệ nguyện học’ có nghĩa 

là như vậy phải không?  Nếu bạn xem như vậy thì quá hạn hẹp rồi. 

Học pháp môn là gì?  Là Trí Tri.  Nói cho các bạn biết, những 

gì nói trong Trí Tri khi sáu căn tiếp xúc cảnh giới sáu trần, cả ngày từ 

sáng  đến  tối  những  gì  mắt  thấy,  tai  nghe  đều  là  học  vấn,  đều  là  trí 

huệ, đó gọi là Trí Tri, lớn  hơn  phạm vi của kinh  bổn quá nhiều, quá 

nhiều.  Pháp môn vô lượng vô biên!  Học là học như vậy, chẳng phải 

giới hạn trên những kinh sách này thôi. 

Lúc  học  cách  này  cần  phải  dụng  tâm  để  học  không?   Chẳng 

cần  dụng  tâm,  nhưng  phải  dùng  ‘Chiếu’!   Cách  vật  có  thể  đạt  đến 

mục đích tịch  định, còn Trí Tri là ‘từ Ðịnh khởi  Chiếu’,  tác  dụng của 

khởi chiếu mới có thể thành tựu trí huệ, đây đúng như lời Lục Tổ nói: 

‘Sanh tám vạn bốn ngàn pháp môn’, đó là Trí Tri. 

Thứ  ba  là  ‘Thành  Ý’.   Cho  các  bạn  biết  tôi  lấy  những  gì  nói 

trong Tứ Hoằng Thệ Nguyện phối hợp với điều này thì sẽ thành Phật 

đạo.  Phật là gì?  Chỉ là Thành mà thôi!  Kinh Vô Lượng Thọ nói đến 

‘Tam Bồ Ðề Tâm’, thứ nhất là Chí Thành Tâm.  Nhà Nho nói ‘Thành 

Ý’ tức là Chí Thành Tâm, Chí Thành Tâm tức là Bình Ðẳng Tâm, tức 

là Trực Tâm, tức là Phật Tâm.  Thế nên chư vị muốn thành Phật phải 

tu gì?  Tu Bình Ðẳng tâm, nhà Nho gọi công phu của Thành Ý. 

Sau khi Thành Ý, thì nói đến ‘Chánh Tâm’, ‘Cách Vật, Trí Tri, 

Thành  Ý,  Chánh  Tâm’.   Tâm  như  thế  nào  mới  gọi  là  Chánh?   Thế 

nào gọi là chẳng Chánh?  Có thể biết vạn vật cùng một thể, Tự Tha 

chẳng  hai, tâm như vậy là Chánh Tâm.  Chia Ta và Người, chia Tự 

và Tha, ly gián thị phi, tâm như vậy là Tà tâm, chẳng chánh.  ‘Chúng 

sanh  vô  biên  thệ  nguyện  độ’,  tâm  này  là  Chánh  Tâm,  Dụng  của 

Chánh Tâm. 

Nhưng tự mình phải biết, độ chúng sanh cũng như trong kinh 

Kim  Cang  có  nói:  ‘Diệt  độ  vô  lượng  vô  số  vô  biên  chúng sanh,  thật 

chẳng có chúng sanh được diệt độ’ (Như thị diệt độ vô lượng vô số 

vô  biên  chúng  sanh,  thật  vô  chúng  sanh  đắc  diệt  độ  giả).   Tại  sao 

vậy?  Chúng sanh và mình là một, chẳng phải hai.  Trong cái một này 

chẳng  có  ‘năng  độ’  và  ‘sở  độ’.   Trong  ‘hai’  thì  có  ‘năng  độ’,  có  ‘sở 

độ’;  Nhị pháp chẳng là Phật pháp, nhị pháp chẳng là pháp giác ngộ. 

Thế nên ‘năng’ và ‘sở’ là một, chẳng phải hai;  Tam Cương Bát Mục 

là một, chẳng phải ba, cũng chẳng phải tám.  Nếu bạn chia nó thành 

ba, thành tám thì sai mất, vậy thì mê rồi, chẳng giác nữa. 

Bốn điều này là Nội Học, Thật Trí, Tự Giác; nói cách khác, đọc 

tụng chú trọng tại bốn điều này, hạnh giải tương ứng!  Bốn điều phía 

sau: Tu Thân, Tề Gia, Trị Quốc, Bình Thiên Hạ là Ngoại Học, Quyền 

Trí, Giác Tha.  Bát  Mục  này  giống như tám tầng  bảo tháp vậy,  tầng 

dưới là cơ sở cho tầng trên, từ đó có thể thấy công phu phải bắt đầu 

làm từ ‘Cách Vật, Trí Tri, Thành Ý, Chánh Tâm’, xong rồi mới có thể 

nói đến ‘Tu Thân’. 

Lại nói với các bạn, [tu thân] tức là ‘tu hành’ trong Phật pháp, 

nhưng  nghĩa  của  ‘hành’  rộng  hơn  ‘thân’.   Vì  ý  nghĩa  của  ‘hành’  là 

hành vi, thân thể đạo đức là hành vi, ngôn ngữ cũng có thể bao gồm 

trên thân thể, khẩu cũng là một bộ phận của thân; nhưng ngoài thân 

và khẩu còn hành vi của ý nghiệp.  Hành vi của ý nghiệp tức là ‘Cách 

Vật,  Trí  Tri,  Thành  Ý,  Chánh  Tâm’,  có  thể  gọi  như  vậy,  hành  vi  của 

Tu Tâm; từ Tu Thân đến Bình Thiên Hạ đều là hành vi của Tu Thân, 

cả hai hợp lại tức là Tu Hành. 

Sau  khi  Tu  Thân  thì  mới  có  thể  Tề  Gia,  gia  đã  tề  nghĩa  là  cả 

gia tộc đều chỉnh tề, ngay ngắn.  Tề Gia dùng tiêu chuẩn gì để ‘tề’? 

Là dùng Ngũ Luân, Thập Nghĩa để chỉnh tề.  Khổng Tử nói đến ‘Phụ 

phụ tử tử’, đây là gia tề. 

Cha giống một người cha, con giống một người con, ở đây chỉ 

nêu lên một điều để nói.  Từ xưa ‘Quân quân, thần thần’, người quan 

lãnh  đạo  giống  như  một  người  quan  lãnh  đạo,  thuộc  hạ  giống  như 

một người thuộc hạ, như vậy thì quốc được trị vậy! 

Bình Thiên Hạ nghĩa là gì?  Bình là công bình, hết thảy chúng 

sanh trong thiên hạ đều đạt được công bình.  Làm sao mới đạt được 

công  bình?   Mỗi  người  đều  giữ  bổn  phận  của  mình  thì  thiên  hạ  sẽ 

bình.  Thế nên pháp thế gian và xuất thế gian đều vô cùng coi trọng 

bổn  phận.   Chẳng  giữ  bổn  phận  thì  thiên  hạ  sẽ  đại  loạn!   Những  gì 

mình  đáng làm  lại  không  làm,  chuyện  của người  ta  thì  mình  làm,  ai 

cũng làm như vậy thì thiên hạ chẳng loạn sao được?  Xã hội là một 

đoàn thể sanh  hoạt, mỗi  người  có cương vị làm việc của mình,  bạn 

giữ tại cương vị này thì  gọi là  giữ bổn phận.  Nói thật  ra người hiện 

đại  đều  chẳng  giữ  bổn  phận,  điểm  này  vô  cùng  quan  trọng…   



 Trong quá trình chuyển ngữ chắc không tránh khỏi thiếu sót, xin các 

 bậc thức giả hoan hỷ phủ chính cho.   

 Xin thành thật cám ơn.   

 Một nhóm Diệu Âm cư sĩ, 4-9-2005  

 http://www .niemphat.net/ 





---o0o--- 

Hết 







1 .   Lục Quần Tỳ Kheo: Chữ Phạn là sad-vargīka-bhiksu, chỉ sáu tỳ 

 kheo ác tâm kết bè kết đảng vào thời Phật còn tại thế; họ chẳng giữ 



 giới luật và làm nhiều chuyện ác, đức Phật chế giới luật phần nhiều 

 cũng vì sáu người này.  Tên của họ ghi trong các bộ luật chẳng giống 

 nhau, thí dụ như Tứ Phần Luật quyển 22 ghi sáu tỳ kheo gồm: Nan 

 Ðà (Nanda), Uất Nan Ðà (Upananda), Ca Lưu Ðà Di (Kalodayin), 

 Chan Ðà (Chanda), A Thuyết Ca (Asvaka, hay còn gọi là Mã Túc, Mã 

 Sư), Phất Na Bạt (Punarvasu, dịch là Mãn Túc).  (Lược trích từ Phật 

 Quang Sơn Từ Ðiển) 

2 . Na Già là dịch âm tiếng Phạn chữ nāga, có nghĩa là rồng, voi, vô 

tội, bất lai. Đây là thuật ngữ để xưng tụng Phật hoặc bậc A La Hán. 

Sách Huyền Ứng Âm Nghĩa chép: “Kinh Khổng Tước gọi Phật là Na 

Già, do Phật chẳng còn sanh tử”. Đại Trí Độ Luận quyển ba chép: 

“Ma Ha là lớn, Na là Vô, Già là Tội. A La Hán đã đoạn các phiền não, 

nên gọi là Đại Vô Tội”. Thiền Định của đức Phật cũng gọi là Na Già. 

3  .  Chỉ  tịnh  là  thời  gian  đại  chúng  ngồi  xuống,  yên  lặng,  niệm  Phật 

thầm sau khi nhiễu Phật, hoặc sau khi niệm lớn tiếng. 



4 .  Ðây  là  cương lĩnh tu thân  của nhà  Nho.   Tam  Cương gồm:  Minh 

minh đức, Thân Dân, Chỉ ư chí thiện.  (Chữ Thân này thời cổ đọc là 

Tân (mới), nên hiện thời tuy viết là Thân nhưng vẫn phải đọc là Tân)  

(  Nghĩa  là:  Làm  sáng  tỏ  cái  đức  sáng,  làm  cho dân  chúng  hiểu  biết 

được cái hay đẹp rồi sửa đổi thành con người mới tốt đẹp, nhắm đến 

sự tốt đẹp tột bực, làm cho được rồi giữ cho nó tồn tại mãi). 

Bát Mục gồm: Cách Vật, Trí Tri, Thành Ý, Chánh Tâm, Tu Thân, Tề 

Gia, Trị Quốc, Bình Thiên Hạ.  Xin xem Phụ lục ở cuối Tập 2. 



5 . Tào Thực là em Tào Phi, hai người là con của Tào Tháo. Tào Thực 

thông minh đĩnh ngộ lạ lùng, đi bảy bước là làm xong một bài thơ. 

Tào Phi sợ Tào Thực sau này sẽ cướp ngôi mình, nên tìm cớ bắt tội, 

định xử chết, Tào Thực bèn làm bài thơ trên, ngụ ý: Dùng vỏ đậu, 

dây đậu để nấu hạt đậu, khác nào anh em tàn sát lẫn nhau. 

6 . Khởi dụng là từ báo thân thị hiện trong các cõi, các loài thực hiện 

mọi sự hóa độ, tiếp dẫn, cứu tế. 

7 . Y Tha Khởi Tánh nghĩa là do nhân duyên nên sanh khởi hết thảy 

vạn pháp Ví dụ: Sợi dây thừng do chánh nhân là những sợi gai và 



những trợ duyên khác cùng tạo thành. Không còn có ý tưởng lầm lẫn 

thì sợi thừng chính là sợi thừng, nhưng sợi thừng chẳng có thật tánh. 

Hễ các duyên chia lìa thì sợi thừng không còn.  Còn gọi là ‘sanh vô 

tánh’ (Trích Chú Giải Kinh Vô Lượng Thọ, Phẩm 17: Công Ðức Của 

Ao)  

8 . Viên Thành Thật Tánh tức là tánh chơn thật thành tựu viên mãn. 

Viên Thành Thật tánh còn gọi là Pháp Tánh, hoặc là Chơn Như, nó 

chính là thể tánh của hết pháp hữu vi. Chẳng hạn như thật tánh của 

sợi dây thừng là gai. Viên Thành Thật tánh là pháp dứt bặt các đối 

đãi, lìa hết thảy tướng. Nếu thấy biết là gai thì lìa được cả tướng rắn 

lẫn tướng thừng. Còn gọi là ‘Thắng Nghĩa vô tánh’.  (Trích Chú Giải 

Kinh Vô Lượng Thọ, Phẩm 17: Công Ðức Của Ao) 

9 . nước Ô Trà (Odra), nước cổ ở Đông Ấn Độ, nay là Orissa  

10 . Công lợi chủ nghĩa là chủ nghĩa chú trọng lợi ích trước mắt của 

mình, làm việc gì cũng đặt lợi ích của mình lên trên hết. 





Document Outline


	Tập I

	A. Khai thị về phương pháp tu trì    (Buổi sáng 02-01-95)

	1.Tu phước và tu huệ. 

	2.Sự quan trọng của định - huệ  (Buổi sáng 03-01-95)

	3.Tổng cương lãnh của việc tu hành   (Buổi sáng 25-01-95)

	4.Công phu niệm Phật      (Buổi sáng 26-01-95)

	5.Xung đột (Buổi sáng 26-01-95)

	6.Tâm Phật (Buổi sáng 26-01-95)

	7.Chấp tướng (Buổi sáng 29-01-95)

	8.Nhẫn nhường (Buổi sáng 30-01-95)

	9.Giải hành tương ứng  (Buổi sáng 30-01-95)

	10.Phương pháp niệm Phật (Buổi sáng 30-01-95)

	11.Nguyên tắc tu hành  (Buổi sáng 01-02-95)

	12.Phát bồ đề tâm, một hướng chuyên niệm (Buổi sáng 02-02-95)

	13.Làm thế nào mới được vãng sanh  (Buổi sáng 03-02-95)

	14.Sám hối  (Buổi sáng 04-02-95)

	15.Ba giai đoạn của sự tu hành  (Buổi sáng 05-02-95)

	16.Bồ Tát hạnh (Buổi sáng 07-02-95)

	17.Tu thanh phước  (Buổi sáng 08-02-95)

	18.Mục tiêu của sự tu hành  (Buổi sáng 09-02-95)

	19.Ly tướng tu phước   (Buổi sáng 09-02-95)

	20.Phước báo và trí huệ   (Buổi sáng 11-02-95)

	21.Tùy hỷ   (Buổi sáng 12-02-95)

	22.Khóa tụng sáng tối  (Buổi sáng 12-02-95)

	23.Tâm thanh tịnh   (Buổi sáng14-02-95)

	24.Học  (Buổi sáng 14-02-95)

	25.Lục Hòa kính      (Buổi sáng 16-02-95)

	26.Phước huệ nhân quả    (Buổi sáng 16-02-95)

	27.Thật thà    (Buổi sáng 08-05-95)

	28.Thừa nguyện tái lai      (Buổi sáng10-05-95)

	29.Sửa lỗi  (Buổi sáng12-05-95)

	30.Tâm thanh tịnh   (Buổi sáng 13-05-95)

	31.Chuyển biến phước đức thành công đức  (Buổi sáng 14-05-95)





	B.Luận sự sanh tử trọng đại

	1.Liễu sanh tử   (Buổi sáng 27-01-95)





	C. Khuyến khích thành kính nhân sanh

	1.Thành kính (Buổi sáng 04-02-95)





	D. Khuyên tin sâu nhân quả

	1.Nhân quả   (Buổi sáng 26-01-95)

	2.Bố thí pháp   (Buổi sáng 15-02-95)





	E. Hiểu rõ giáo dục Phật đà

	1.Hiểu lý   (Buổi sáng 29-01-95)

	2.Bản chất của Phật giáo (Buổi sáng 10-02-95)

	3.Giới định huệ  (Buổi sáng 09-05-95)





	F. Ðiển tích phải đọc

	1.Ngũ kinh nhất luận   (Buổi sáng14-05-95)





	G. Trả lời nghi vấn học Phật

	1.Mục đích của việc xuất gia (Buổi sáng 04-01-95)

	2.Năm trăm năm sau   (Buổi sáng 26-01-95)

	3.Công việc của người xuất gia   (Buổi sáng 29-01-95)

	4.Chánh tri chánh kiến   (Buổi sáng 06-02-95)

	5.Hoằng pháp  (Buổi sáng 09-02-95)

	6.Ðời sống của người xuất gia  (Buổi sáng11-02-95)

	7.Vãng sanh  (Buổi sáng 11-02-95)

	8.Ma chướng   (Buổi sáng 09-05-95)

	9.Chánh tri chánh kiến   (Buổi sáng 09-05-95)





	Tập II

	A.  Khai thị về phương pháp tu trì

	1.Ðến cũng không không, đi cũng không không   (Buổi sáng 21-11-98)

	2.Phương pháp khai ngộ  (Buổi sáng 24-11-98)

	3.Khỏe mạnh là căn bản của việc tu đạo (Buổi sáng 25-11-98)

	4.Làm thế nào mới được công phu đắc lực   (Buổi sáng 29-11-98)

	5.Làm thế nào hàng [phục] ma (Buổi sáng 30-11-98)

	6.Làm thế nào để đối xử hòa mục với tất cả chúng sanh    (Buổi sáng 01-12-98)

	7.Nói chuyện với đồng tu tại Niệm Phật Ðường    (Buổi sáng 06-12-98)

	8.Học Phật tức là học làm người   (Buổi sáng 07-12-98)

	9.Cầu cảm ứng  (Buổi sáng 08-12-98)

	10.Làm đệ tử Di Ðà  (Buổi sáng 09-12-98)

	11.Mở rộng tâm lượng, bao dung kẻ khác    (Buổi sáng 14-12-98)

	12.Người làm công tác giáo dục xã hội          tình nguyện (Buổi sáng 15-12-98)

	13.Căn nguyên của bịnh tật    (Buổi sáng 19-12-98)

	14.Phương pháp tu hành   (Buổi sáng 21-12-98)

	15.Làm thế nào để tiêu tai miễn nạn    (Buổi sáng23-12-98)

	16.Lý của việc niệm Phật thành Phật  (Buổi sáng 24-12-98)

	17.Nhìn thấu, Buông xuống  (Buổi sáng25-12-98)

	18.Làm thế nào để giữ gìn công phu    (Buổi sáng26-12-98)

	19.Khống chế và chiếm lấy   (Buổi sáng 30-12-98)





	B. Luận sự tử sanh trọng đại

	1.Tử sanh đại sự   (Buổi sáng 20-12-98)

	2.Kể chuyện vãng sanh   (Buổi sáng 22-12-98)





	C. Khuyên tin sâu nhân quả

	1.Chư Phật, Bồ Tát giúp đỡ chúng sanh đang bị khổ nạn như thế nào. (Buổi sáng 14-11-98)

	2.Nói về nhân quả và chuyển cảnh giới  (Buổi sáng 16-11-98)





	D.  Hiểu rõ giáo dục Phật Ðà

	1.Mục đích của giáo dục Phật Ðà  (Buổi sáng 17-11-98)

	2.Tam Quy Y (Buổi sáng 23-11-98)

	3.Giáo - Lý - Hạnh - Quả   (Buổi sáng 28-11-98)

	4.Sứ mạng của Giáo dục Phật đà trong thế kỷ hai mươi mốt

	5.Cảm tưởng sau khi thăm viếng Hồi Giáo (Buổi sáng 16-12-98)





	E. Truyền bảo thiện tín tại gia

	1.Làm thế nào để hướng dẫn quyến thuộc học Phật       (Buổi sáng 15-11-98)

	2.Nói chuyện với Tịnh Tông Học Hội Mỹ Quốc    (Buổi sáng 05-12-98)





	F. Ðiển tịch phải đọc

	1.Nói về ‘Hoa Nghiêm Giản Sử’ và điển tịch Tịnh Tông          (Buổi sáng 02-12-98)





	G. Trả lời nghi vấn học Phật

	1.Làm thế nào để giải quyết vấn đề xã hội trước mắt.    (Buổi sáng 12-12-98)





	Phụ lục




cover_image.jpg
Hoc-Vi-Nhan-Su-
Hanh-Vi-The-
Pham-HT-Tinh-
Khong





index-1_1.jpg





